
Przewodnik po 

dla każdego
Biblii

Całe Pismo jest natchnione przez Boga i pożyteczne do nauki, do strofowania, do po-
prawiania, do wychowywania w sprawiedliwości; aby człowiek Boży był doskonały, 
do wszelkiego dobrego dzieła w pełni przygotowany.

2 list do Tymoteusza 3:16-17

ze względu na swoją zawartość, przejrzystość i wpływ Biblia jest najlepiej sprze-
dającą się książką wszechczasów. Nie istnieje inna książka bardziej zasługująca 
na to, by ją czytać, studiować oraz stosować się do jej wskazań, prawd i naka-
zów. Przewodnik po Biblii dla każdego stanowi wspaniałe wprowadzenie do pisma 
świętego, pozbawione niezrozumiałych dla przeciętnego odbiorcy terminów, 
napisane, by pomóc wszystkim czytelnikom Biblii, a szczególnie tym, którzy po-
znają ją od niedawna.

W bezpośrednim i panoramicznym stylu Mike Armour pomaga nam spojrzeć na 
Biblię z  nowej perspektywy, nakreśla jej całościowy obraz oraz pokazuje, jakie 
ta księga ma znaczenie i  wpływ. Celem autora jest ukazanie ogólnego obrazu 
Biblii –  tak jak dokładne przyglądanie się całemu lasowi, a nie szczegółowe ba-
danie pojedynczych drzew.

Jezus powiedział: „Błogosławieni są raczej ci, którzy słuchają słowa Bożego 
i strzegą go” (ewangelia łukasza 11:28). To bardzo ważne, aby każdy naśladowca 
Chrystusa nie tylko czytał Biblię, ale studiował ją w celu zrozumienia Bożej woli 
i żył tak, by podobać się Bogu. Jak napisał popularny autor Max lucado: „Biblia 
nie jest gazetą, którą wystarczy pobieżnie przejrzeć, ale raczej kopalnią, z której 
się wydobywa”. Ten pomocny przegląd Biblii położy fundament w całym życiu 
czytelnika i okaże się użyteczny w osobistym studiowaniu tej księgi.

dr. Michael C. Armour ma ponad 40 lat doświadczenia 
w  nauczaniu na podstawie Biblii. służył jako prezes eastern 
european Mission oraz Columbia Christian College. otrzymał 
tytuł doktora uClA w  dziedzinie intelektualnej i  kulturowej 
historii europy, specjalizując się w tematyce chrześcijańskiej.

Michael C. Armour

    
Pr

ze
w

od
ni

k 
po

 B
ib

lii
 d

la
 k

aż
de

go
    

    
    

    
    

    
    

   
 

 
M

ic
ha

el
 C

. A
rm

ou
r

pogB5

Drugie wydanie





Przewodnik po Biblii
dla każdego

Eastern European Mission
2022



Przewodnik po Biblii dla każdego
Michael C. Armour

Tytuł oryginału:
A Newcomer’s Guide to the Bible
Armour, Michael C.
© College Press Publishing Company, 1999

Tłumaczenie: Krzysztof Dubis
Redakcja I: Jolanta Ławrynowicz
Redakcja II: Szymon Matusiak
Korekta: Wiesław Kamyszek

© 2021 Eastern European Mission
Perfektastrasse 55/1
1230 Vienna, Austria

ISBN: 978-1-950759-98-9

Cytaty z Pisma Świętego zawarte w tej książce pochodzą z Uwspółcześnionej 
Biblii Gdańskiej wydanej przez Fundację Wrota Nadziei w Polsce, Toruń 2017

Niniejsza książka została wydana przez Eastern European Mission dzięki 
wsparciu chrześcijan z całego świata. Nie jest przeznaczona na sprzedaż 
i powinieneś był otrzymać ją za darmo. Jeżeli za nią zapłaciłeś, prosimy o kon-
takt przez naszą stronę internetową.

www.eemeurope.org

POGB5



SPIS TREŚCI

Wstęp................................................................................................................... 6
Niezatarty wpływ Biblii............................................................................ 10
Jak poruszać się po Biblii......................................................................... 19
Wiarygodność Biblii.................................................................................. 28
Księgi Mojżeszowe.................................................................................... 33
Okres początków...................................................................................... 37
Abraham, mąż wiary................................................................................. 48
Rodzina Abrahama................................................................................... 56
Izrael staje się narodem............................................................................ 67
Izrael w drodze do Kanaanu..................................................................... 79
Księgi historyczne..................................................................................... 91
Lata chwiejnej wierności.......................................................................... 97
Zjednoczone królestwo...........................................................................107
Podział, a następnie upadek królestwa..................................................117
Księgi poetyckie i mądrościowe.............................................................126
Księgi prorockie......................................................................................135
Mesjańskie przesłanie Proroków...........................................................156
Okres między Starym a Nowym Testamentem.....................................163
Życie Jezusa............................................................................................170
Podobieństwa o Królestwie....................................................................183
Nauki Jezusa...........................................................................................189
Pierwsze społeczności chrześcijańskie..................................................201
Listy do pierwszych chrześcijan.............................................................214
Teologia Listów.......................................................................................226
Grzech i odpuszczenie w Listach...........................................................236
Etyka i moralność w Listach...................................................................244
Kościół i uwielbienie w Listach..............................................................252
Księga Objawienia...................................................................................262
Co dalej?..................................................................................................271

1.
2.
3.
4.
5.
6.
7.
8.
9.
10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.



Niniejsza książka zawiera kody QR, które umożliwiają obejrzenie w sieci 
internetowej krótkich filmów animowanych dotyczących omawianych ksiąg 
biblijnych. Filmy te zostały wyprodukowane przez BibleProject (bibleproject.
org) – organizację non-profit, która oprócz animacji publikuje podcasty, blogi, 
kursy i inne materiały edukacyjne dotyczące Biblii. Wszystkie materiały tej 
organizacji są dostępne bezpłatnie, aby każdy mógł zapoznać się z Pismem 
Świętym i zrozumieć jego zawartość.

Aby obejrzeć film nawiązujący do rozdziału albo fragmentu, który czy-
tasz, zeskanuj kod QR za pomocą swojego smartfonu lub tabletu (niezbędny 
jest dostęp do internetu).



Przewodnik po Biblii
dla każdego

Tematyka i ramy czasowe

Michael C. Armour



WSTĘP

Przewodnik po Biblii dla każdego przedstawia tysiącom czytelników to, co 
umyka autorom innych wprowadzeń. Zazwyczaj przewodniki są kierowane 
do adresatów już obeznanych z  większością biblijnych pojęć i  wydarzeń. 
Tymczasem połowa naszej populacji wchodzi w dorosłość bez choćby pobież-
nej znajomości Słowa Bożego. W wielu przypadkach nawet najprostsze okre-
ślenia biblijne są im obce.

Kiedy ci wszyscy ludzie, już jako dorośli, zaczynają interesować się chrze-
ścijaństwem, wówczas dochodzą do wniosku, że przeciętny kurs biblijny to 
dla nich „zbyt wysokie progi”. Okazuje się również, że lektura podstawowych 
materiałów źródłowych na temat Pisma Świętego najwyraźniej wykracza 
poza ich możliwości poznawcze. 

Przewodnik po Biblii dla każdego został napisany z myślą o właśnie takich 
ludziach. Właściwie nawet kilku z  tych, którzy zaopiniowali manuskrypt, 
miało do czynienia z Biblią po raz pierwszy. Kim są? To odnoszący sukcesy, 
gruntownie wykształceni i  ukształtowani ludzie, którzy z  różnych powo-
dów nie znali Biblii. Jeden z nich to znany w świecie naukowiec podróżujący 
z wykładami między Europą i Ameryką. Innym jest znakomity młody lekarz 
wychowany w  całkowicie zeświecczonej rodzinie żydowskiej. Pozostali to 
zwyczajni ludzie szczerze szukający prawdy.

Mieli oni jedną wspólną cechę – pragnęli nabrać jakiegoś ogólnego pojęcia 
na temat Biblii i najważniejszych koncepcji w niej zawartych. Co do jednego 
wszyscy osiągnęli ten cel dzięki Przewodnikowi po Biblii dla każdego. Odkryli, 
że prezentowane w nim motywy przewodnie oraz struktura Pisma Świętego 
są czytelne i zrozumiałe.

Z  tej samej prostoty korzystają również inni, których trudno nazwać 
„początkującymi” w  znajomości Biblii. Być może wychowali się, słuchając 
w  domu historii biblijnych. Albo dowiedzieli się o  podstawach chrześcijań-
stwa z kazań i z kościelnych kursów – a mimo to Biblia jest dla nich nadal „zie-
mią nieznaną”. Kluczowe wydarzenia opisane w  niej wydają się odrębnymi 
epizodami, których nie potrafią połączyć w  harmonijną całość. Przewodnik 



7Wstęp

po Biblii dla każdego przedstawia im pełny, ogólnodostępny obraz tematów 
i motywów zawartych w Słowie Bożym.

Książka ta powstała na prośbę nauczycieli i wychowawców z Europy 
Wschodniej. Po upadku komunizmu i zerwaniu „żelaznej kurtyny” pragnęli 
oni zaznajomić uczniów z  chrześcijańskim dziedzictwem, które ukształto-
wało ich narody na długo przed komunizmem.

Okazało się jednak, że większość z nich nigdy nie widziała Biblii, a tym 
bardziej jej nie przeczytała. Mając do czynienia z motywami chrześcijańskimi 
w sztuce, literaturze i filozofii (nie mówiąc już o religii), nie byli przygotowani 
do wyjaśniania uczniom biblijnych pojęć i aluzji. Zarówno oni, jak i ich pod-
opieczni potrzebowali jakiegoś wprowadzenia do Biblii napisanego dla ludzi, 
którzy nigdy się z nią jeszcze nie zetknęli.

Zostałem więc poproszony o  pomoc w  znalezieniu takiego przewod-
nika i zgodziłem się. Zakładałem, że na rynku wydawniczym istnieje już coś 
takiego. Myślałem, że nie powinno być problemu ze znalezieniem książki 
spełniającej ich potrzeby i z przekonaniem wydawcy do zrobienia przekładu 
na języki wschodnioeuropejskie.

Wkrótce jednak zrozumiałem, jak bardzo się przeliczyłem. Wprawdzie 
udało nam się znaleźć kilka świetnych wprowadzeń do Biblii o mniej facho-
wym charakterze, ale żadne nie było napisane na tyle prostym językiem, 
żeby odpowiadał tym nauczycielom. Istniejące już na rynku opracowania 
tego typu były skierowane do czytelników posiadających przynajmniej pod-
stawową znajomość pojęć religijnych i teologicznych. Nie znalazłem niczego, 
co nadawałoby się dla osób nie znających nawet najprostszej terminologii 
chrześcijańskiej.

Tak oto w  1998 roku przystąpiłem do pisania Przewodnika po Biblii dla 
każdego, żeby tę lukę zapełnić i oddać w ręce nauczycieli narzędzie, którego 
tak bardzo potrzebowali. Mimo iż napisałem książkę po angielsku, docelowo 
miała zostać przetłumaczona na inne języki. Dlatego unikam w Przewodniku 
po Biblii dla każdego wyrażeń idiomatycznych, by ułatwić pracę tłumaczom, 
a czytelnikom zrozumienie treści bez względu na język przekładu.

Zdaję sobie sprawę, że niejeden z  nich jest już bardziej zaawansowany 
w poznaniu Biblii. Dlatego pragnę dodać kilka słów na temat założeń przy-
świecających takiej, a  nie innej formie Przewodnika po Biblii dla każdego. 
Ponieważ napisałem go dla osób niemających żadnego pojęcia o  Piśmie 
Świętym, stwierdziłem, że najlepiej będzie podejść do całości jej przesłania 
w  najprostszy sposób, nie wikłając się w  fachową problematykę dotyczącą 



8 Wstęp

konkretnych jej fragmentów. W przeciwnym wypadku ryzykowałbym wpusz-
czenie początkującego czytelnika Słowa w  labirynt wzajemnie sprzecznych 
poglądów na tematy, co do których nie są zgodni nawet eksperci.

Nie byłoby również moim zdaniem mądre, gdybym podniósł kwestie, któ-
rych nie byłbym w stanie potem gruntownie omówić ze względu na ograni-
czoną objętość niniejszej pracy. Przewodnik po Biblii dla każdego został napi-
sany szczególnie do czytelników mieszkających w  takich zakątkach świata, 
gdzie nie ma księgarń ani bibliotek chrześcijańskich. Poruszając sporne pro-
blemy, których nie ma możliwości śledzić ani sprawdzić ze względu na cał-
kowity brak dostępu do materiałów źródłowych, wyświadczyłbym adresatom 
książki klasyczną niedźwiedzią przysługę.

W  podobnym duchu starałem się unikać kontrowersji związanych 
z datowaniem Starego Testamentu. To wyjaśnia przyjęcie przeze mnie bar-
dzo konserwatywnych opcji. Ustalenie dokładnych dat wydarzeń biblijnych 
sprzed X  wieku p.n.e. – a  nawet sprzed VIII  wieku p.n.e. – jest zadaniem 
trudnym, często wręcz niewykonalnym. Po pierwsze, dane archeologiczne, 
jakimi dysponujemy, są wciąż dość ograniczone i różnie interpretowane. Po 
drugie, autorzy ksiąg biblijnych mają skłonność do podawania przedziałów 
czasowych w  zaokrągleniu, ze szczególnym uwzględnieniem liczby 40 i  jej 
wielokrotności.

Zamiast wnikać we wszystkie subtelności związane z  dokładnym usta-
leniem chronologii, po prostu arbitralnie podałem datę 925  r.  p.n.e. jako 
rok śmierci Salomona (większość uczonych umieszcza ją między 930 a 920 
rokiem p.n.e.). Następnie stosując ją jako punkt odniesienia, ustaliłem daty 
poprzednich wydarzeń. Aby to uczynić, posłużyłem się chronologią wyni-
kającą w  naturalny sposób ze starotestamentowych stwierdzeń podających 
konkretne przedziały czasu, interpretując je wprost i nie traktując ich jako 
przybliżenia czy uogólnienia. Osoby, które zdają sobie sprawę, że jest to sza-
lenie uproszczone rozwiązanie drażliwego problemu, mogę jedynie prosić 
o wyrozumiałość. Uważam, że tak złożone kwestie lepiej byłoby omówić przy 
okazji późniejszego, bardziej zaawansowanego studium.

Decyzje o tym, co włączyć, a co pominąć w ramach Przewodnika po Biblii 
dla każdego, były najtrudniejszym elementem tego przedsięwzięcia. Na każ-
dej stronie musiałem walczyć z pokusą, żeby napisać coś więcej. Nie chciałem 
jednak, żeby ta książka samą swoją objętością zniechęciła kogoś, kto dopiero 
zaczyna zgłębiać chrześcijańską wiarę.



9Wstęp

Mimo tych wszystkich trudnych decyzji, pisanie Przewodnika po Biblii dla 
każdego było dla mnie nieustanną radością. Szczególne podziękowania należą 
się mojej żonie Fran i dzieciom – Deborze, Dawidowi i Rebece, którzy nigdy 
nie narzekali, gdy zaburzałem rodzinne plany i nie dotrzymywałem zobowią-
zań (co zdarzało się często), żeby móc ukończyć ten projekt. Wszyscy oni bar-
dzo mnie wspierali w tym okresie, uważając – podobnie jak ja  – że Przewodnik 
po Biblii dla każdego będzie ogromnym błogosławieństwem dla tysięcy ludzi. 
Modlę się, Drogi Czytelniku, żebyś był jednym z  nich i  żeby każdy kolejny 
rozdział tej książki wzbogacił Twoje życie.



Rozdział 1

NIEZATARTY WPŁYW BIBLII

Większość ludzi wie, że Biblia mówi o religii, moralności i Bogu. Jej wpływ 
wykracza jednak daleko poza religię. W  rzeczywistości ukształtowała ona 
ludzkie wartości i kulturę bardziej niż jakakolwiek inna książka.

To z  pewnością śmiała teza, lecz historia ją potwierdza. Przez 2000 lat 
Biblia ciągle była źródłem prawnych i społecznych przemian, począwszy od 
cesarstwa rzymskiego. Przed pojawieniem się chrześcijaństwa panowało 
rzymskie prawo karne i  cywilne, które było twarde i  często okrutne. Lecz 
chrześcijaństwo „uzbrojone” w  Biblię złagodziło tę brutalność, podnosząc 
rangę szacunku dla ludzkiego życia i godności.

Średniowieczne państwa kontynuowały ten proces. Przejęły one prawo 
rzymskie, powiązały z  biblijnymi zasadami i  zaadaptowały jako własne. 
W  tym okresie procesy karne zostały przeniesione do sądów kościelnych, 
a  prawnicy byli wyszkoleni w  znajomości biblijnych precedensów. Oprócz 
tego na uniwersytetach nauczano równolegle prawa i teologii.

Współczesne kraje europejskie powstały w  piętnastym i  szesnastym 
wieku, przejmując zasady prawne oparte na biblijnych standardach sprawie-
dliwości. Później, gdy ruszył wyścig zakładania europejskich kolonii na całym 
świecie, te same władze brały ze sobą Biblię. Tam, gdzie podnoszono kolo-
nialną flagę, wprowadzano europejskie prawo, które było już wtedy przesy-
cone wartościami zaczerpniętymi z Pisma Świętego.

To prawo okazało się na tyle skuteczne, że byłe kolonie starały się zacho-
wać jego zręby nawet po uzyskaniu własnej państwowości. W rezultacie dzi-
siejsze systemy prawne w Europie, obu Amerykach i w Australii mają swoje 
korzenie w pojęciach biblijnych. Natomiast współczesne prawo międzynaro-
dowe zaczęło nabierać kształtu dzięki pismom ludzi takich jak Hugo Grotius, 



11Niezatarty wpływ Biblii

który był nie tylko wielkim umysłem prawniczym, ale także gorliwie zgłębiał 
nauczanie Biblii.

Dążenia do demokracji również wiele zawdzięczają Biblii. Ruchy demo-
kratyczne na Zachodzie zostały zapoczątkowane przez ludzi, którzy szukali 
w  niej wskazówek moralnych. Domagali się uznania uniwersalnych praw 
i wolności człowieka na podstawie biblijnej idei godności i wartości jednostki. 
Poza tym to właśnie ludziom oddanym Słowu Bożemu zawdzięczamy ogólno-
światowe wysiłki na rzecz zniesienia niewolnictwa, równouprawnienia kobiet 
oraz walki z rasizmem.

W taki oto sposób Biblia kształtowała historię ludzkości przez setki lat. 
Moglibyśmy poświęcić wiele osobnych tomów jej niezatartemu wpływowi 
na sztukę, literaturę i zasady społeczne. Jednak najbardziej znaczące piętno 
odcisnęła w  dziedzinie wiary i  osobistej pobożności. Zarówno judaizm, jak 
i chrześcijaństwo wyrosły z  Biblii. Zaznaczyła się ona również w  kulturze 
islamu, gdyż jego założyciel Mahomet darzył ją wielkim uznaniem. Uważał 
nawet Jezusa za Bożego proroka.

Nasuwa się zatem naturalne pytanie, skąd się wziął tak monumentalny 
wpływ Biblii. Czemu należy przypisać ogromną popularność, jaką cieszy się 
ona od wieków? Jak to się stało, że jej wpływ jest tak trwały? I dlaczego nadal 
jest największym bestsellerem na świecie?

Odpowiedzią na to pytanie są wielkie idee, jakie Biblia ze sobą niesie, 
i wspaniałe prawdy, które objawia. Żadna inna książka nigdy nie przewyższyła 
jej w ukazywaniu wzniosłości Boga i Jego umiłowania ludzkości. Jednym sło-
wem Biblia rozwija naszą świadomość odnośnie do tego, kim jest Bóg i kim 
my możemy się stać dzięki Jego miłości.

Bóg i ludzkość
Już na samym początku Biblia oznajmia, że Bóg stworzył istoty ludz-

kie na swój obraz. Nie oznacza to, że jesteśmy do Niego fizycznie podobni, 
ponieważ równie wyraźnie jest tam napisane, że On jest bytem (czyli istotą) 
duchowym. Nie posiada ciała. Sam będąc duchem, Bóg udzielił ducha każ-
demu z nas. Jesteśmy do Niego podobni (stworzeni na Jego podobieństwo), 
ponieważ podobnie jak On jesteśmy istotami duchowymi.

Ten duch mieszkający w  człowieku odróżnia go od wszystkich innych 
gatunków i jest źródłem zdolności nieznanych innym stworzeniom. Potrafimy 
myśleć abstrakcyjnie. Możemy zrozumieć prawdę. Umiemy tworzyć wspa-
niałe dzieła sztuki, dokonywać osądów moralnych, a nasza inwencja jest źró-



12 Niezatarty wpływ Biblii

dłem potężnych technologii. Krótko mówiąc, jesteśmy wyjątkowi jako ludzie, 
ponieważ posiadamy ducha umożliwiającego kreatywność.

Niestety mamy skłonności do zachowań kalających tę duchową naturę. 
Bóg jako istota duchowa jest pełen miłości, sprawiedliwy i  prawdomówny. 
Tymczasem my, którzy również jesteśmy istotami duchowymi, często jeste-
śmy obojętni, niesprawiedliwi i nieszczerzy. Postępując w ten sposób, kalamy 
ducha, który w nas jest. Jeśli to zepsucie jest niepohamowane, stajemy się 
nikczemni i nienawistni, a w społeczeństwie panuje zło.

Jak mówi Biblia, Bóg od początku wiedział, że ten problem pojawi się 
w przyszłości. Na szczęście nie porzucił nas, ani nas nie opuścił – nawet gdy 
zło całkiem opanowało ludzkość. Postanowił dać nam szansę. Powodowany 
miłością, pragnął nas uratować przed skutkami zepsucia w  naszym wła-
snym życiu, we władzach i w całych społeczeństwach. Biblia jest opowieścią 
o tym, co Bóg czynił przez niezliczone pokolenia ludzkie, żeby ten ratunek 
umożliwić.

W miarę rozwoju tej opowieści Biblia ukazuje nam Boga, który bardzo się 
troszczy o  każdego człowieka. On jest również Bogiem, który angażuje się 
aktywnie w nasze codzienne sprawy. Biblia pokazuje, jak dzięki Jego opatrz-
ności powstają i upadają cywilizacje, począwszy od pierwszych kroków czło-
wieka na naszej planecie.

Stary i Nowy Testament
Biblia stosuje różnorodne formy literackie. Na jej kartach znajdu-

jemy księgi historyczne i wciągającą narrację. Są tam również wspaniałe 
wiersze, pieśni, a także dziesiątki poruszających mów i listów. Wszystkie 
te elementy Biblii zostały złożone w latach 1500 p.n.e. – 100 n.e. w dwa 
wielkie zbiory. Pierwszy z nich nazywamy Starym Testamentem, a drugi 
Nowym Testamentem.

Stary Testament jest szanowany przez chrześcijan, żydów oraz 
muzułmanów. Mówi o tym, jak Bóg zajmował się jednostkami i naro-
dami przed narodzeniem Jezusa. Dla chrześcijan najważniejszą częścią 
Biblii jest Nowy Testament. Tam czytamy o narodzeniu Jezusa i Jego 
nauczaniu. Nowy Testament mówi również o początkach chrześcijań-
stwa i o tym, jak funkcjonowały najwcześniejsze kościoły.

Stary i  Nowy Testament są podobne do dwóch małych biblio-
tek, ponieważ zawierają dziesiątki różnych ksiąg. Spośród wszystkich 
66 ksiąg całej Biblii, w  Starym Testamencie jest ich 39, a w  Nowym 



13Niezatarty wpływ Biblii

Testamencie 27. Niektóre są dość krótkie – nie dłuższe niż dzisiejsza 
broszura. Inne są znacznie dłuższe, a ich przeczytanie zajmuje po kilka 
godzin.

Ziemie i narody w Starym Testamencie
Karty Biblii przenoszą nas do znanych imperiów starożytnego świata 

jak Egipt, Asyria, Babilon, Persja, Grecja i  Rzym. Lecz najwięcej wydarzeń 
opisanych w Biblii ma miejsce na małym skrawku ziemi, położonym pomię-
dzy rzeką Jordan a  Morzem Śródziemnym. Starożytni nazywali ten kraj 
Kanaanem. 

Pod względem strategicznym Kanaan był o wiele ważniejszy, niż wskazy-
wałaby na to jego niewielka powierzchnia. W jego granicach zbiegały się szlaki 
handlowe łączące Azję, Europę i Afrykę. Dlatego każde powstające imperium 
chciało mieć nad nim kontrolę.

Biblia mówi o częstych wojnach, w wyniku których to cenne terytorium 
przechodziło z rąk do rąk.

Już w  dwunastym rozdziale pierwszej księgi Biblii spotykamy czło-
wieka imieniem Abraham, który na Boży rozkaz przeprowadził się do ziemi 
Kanaan. Abraham pochodził z doliny między rzekami Tygrys i Eufrat, która 
była kolebką pewnej wysoko rozwiniętej cywilizacji. Bóg obiecał mu, że jego 
rodzina otrzyma całą ziemię kananejską na własność. Zastrzegł jednak, że 
stanie się to w odległej przyszłości, na długo po śmierci samego Abrahama. 
I rzeczywiście, minęło prawie 600 lat, zanim ta obietnica została spełniona.

W  międzyczasie Bóg nawiązał szczególną więź z  konkretną gałęzią 
rodziny Abrahama, pochodzącą od Jakuba, który był jego wnukiem. Jakub 
był wędrowcem. Najpierw mieszkał w  Kanaanie, potem w  Mezopotamii, 
a jeszcze później w Egipcie. W trakcie tych wędrówek stał się również znany 
jako „Izrael”.

Jakub miał dwunastu synów, z których każdy założył liczną rodzinę. Z cza-
sem powstało dwanaście wielkich klanów, czyli plemion. Jako całość przejęli 
po ojcu nazwę Izrael i określali się mianem Izraelitów lub „synów Izraela”. Pod 
koniec okresu starotestamentowego byli również zwani Żydami.

Biblia jest w  większości relacją z  tego, jak Bóg posłużył się rodziną 
Abrahama, a  w  szczególności Izraelitami, żeby objawić swoje obietnice, 
nadzieje i  oczekiwania w  stosunku do ludzkości. On wreszcie przysłał na 
świat Jezusa, wywodząc Go według ciała właśnie spośród Żydów. Większość 
autorów ksiąg biblijnych również pochodziła z tego narodu.



A
zj

a 
M

ni
ej

sz
a

M
oa

b 

A
ra

bi
a 

Cha
ld

ea
 

Mezo
potamia

M
ed

ia

sy
ria

 

A
rm

en
ia

 

A
sy

ria
 

el
am

 

pe
rs

ja
 

ed
om

 

W
ie

lk
ie

 M
or

ze
 (Ś

ró
dz

ie
m

ne
)

M
or

ze
 K

as
pi

jsk
ie

Zatoka Persk
a

M
or

ze
 M

ar
tw

e

Je
zi

or
o 

W
an

Je
zi

or
o 

U
rm

ia

orontes

rz
ek

a 
Jo

rd
an

Nil

Ara
ks

eufratTy
gr

ys

g
ór

a 
A

ra
ra

t

góry
 z

ag
ro

s

g
ór

a 
sy

na
j M
or

ze
 

Cz
er

w
on

e

eg
ip

t 

kanaan 

Fe
ni

cj
a 

Ziemie i narody w Starym Testamencie



15Niezatarty wpływ Biblii

Pod koniec życia Jakuba Izraelici rozpoczęli długi pobyt w Egipcie. Przybyli 
tam po tym, jak Józef, ulubiony syn Jakuba, zyskał wielkie wpływy na dworze 
faraona. Z początku sprawy przybrały dobry obrót dla Żydów, lecz po śmierci 
Józefa władcy Egiptu zwrócili się przeciwko nim do tego stopnia, że zrobili 
z nich niewolników.

Przez czterysta lat Izraelici żyli w bardzo trudnych warunkach, a mimo to 
rozmnożyli się, tworząc bardzo liczny naród. Wtedy Bóg wzbudził człowieka 
imieniem Mojżesz, który wyprowadził ich na wolność. Pod jego przywódz-
twem wyszli z Egiptu na pustkowie półwyspu Synaj, gdzie żyli jako koczow-
nicy przez 40 lat.

Niedługo po śmierci Mojżesza Izraelici rozpoczęli militarny podbój 
Kanaanu, dysponując silną armią. Podbili kilka kananejskich królestw i wzięli 
tę ziemię w  posiadanie, tak jak Bóg obiecał Abrahamowi. Drugi z  rzędu 
król Izraela, Dawid, podbił Jerozolimę i założył tam stolicę państwa Izrael. 
Następnie jego syn, Salomon, utworzył małe imperium rozciągające się na 
większości obszaru między rzeką Eufrat i  północno-wschodnią granicą 
Egiptu. Zbudował również wspaniałą świątynię w Jerozolimie.

Biblia mówi, że cały ten sukces był bezpośrednim darem od Boga. 
Jednak mimo Jego dobroci Izrael odwrócił się od Niego, poszedł za innymi 
bogami i otwarcie odrzucił Jego przykazania. Podczas gdy nieposłuszeństwo 
Izraelitów stale rosło, Bóg ostrzegał swój wybrany lud, że jeśli się nie opamię-
tają, to stracą swoją ziemię, a On wyrzuci ich z Kanaanu.

Po kilku wiekach ostrzeżeń, Bóg wreszcie spełnił swoją groźbę. Najpierw 
Asyryjczycy, a potem Babilończycy najechali Kanaan. Izraelici nie tylko stra-
cili niepodległość, lecz wrogowie dosłownie ich uprowadzili do innych krajów, 
dając ich ziemię innemu ludowi. Kilka ksiąg opisuje cierpienie Izraela z rąk 
najeźdźców. Miało ono jednak ten dobry skutek, że Izraelici nawrócili się do 
Boga.

W odpowiedzi na to On pozwolił im wrócić do Jerozolimy zburzonej przez 
Babilończyków w roku 586 p.n.e. W ciągu następnego stulecia miasto zostało 
odbudowane, a świątynia zrekonstruowana.

Ostatnie księgi Starego Testamentu zostały napisane w  okresie odbu-
dowy Jerozolimy. Do wydarzeń opisanych w  Nowym Testamencie minęło 
400 lat. W tym okresie Aleksander Wielki przeszedł przez ziemię kananejską 
w drodze na podbój Egiptu i całego Bliskiego Wschodu. Izrael dostał się pod 
panowanie greckie, lecz potem odzyskał niepodległość na kilkadziesiąt lat. 
Następnie wkroczyli Rzymianie, podbijając Izrael i sąsiednie państwa.



16 Niezatarty wpływ Biblii

Jezus i pierwsi chrześcijanie
Otwierając Nowy Testament, widzimy, że Rzymianie nadal są u władzy. 

Udzielili jednak Izraelitom na tyle wolności, żeby mogli sprawować kult świą-
tynny, a także zachować religijne sądownictwo i prawa. W takich okoliczno-
ściach żył Jezus.

Jako nauczyciel otoczył się dwunastoma najbliższymi uczniami. Nowy 
Testament nazywa ich „apostołami” od greckiego słowa „apostolos”, co ozna-
cza „posłany”. Jezus zamierzał ich wyszkolić, a potem wysłać, żeby rozgła-
szali Jego przesłanie.

Nauczał ich tylko przez trzy lata, zanim Rzymianie Go ukrzyżowali. Jego 
śmierć z początku doprowadziła apostołów do rozpaczy. Jednak potem nastą-
pił ciąg niezwykłych wydarzeń, w  wyniku których pojawił się żywy pośród 
nich i oświadczył, że Bóg wzbudził go z martwych (Biblia nazywa to zmar-
twychwstaniem). Powiedział również, że Bóg obiecuje zmartwychwstanie 
każdemu, kto uwierzy w nauki Jezusa i będzie im posłuszny.

Zgodnie z nakazem Jezusa, apostołowie natychmiast zaczęli wszędzie 
głosić Jego przesłanie i historię. W ciągu 30 lat założyli wspólnoty chrześci-
jańskie od Jerozolimy po Rzym, a nawet jeszcze dalej. W miarę jak dojrzewały, 
potrzebowały czasem dalszych wskazówek na temat chrześcijańskiego życia. 
W odpowiedzi na to apostołowie i ich współpracownicy napisali zestaw ksiąg, 
zwanych Ewangeliami, w których szczegółowo zrelacjonowali czyny i nauki 
Jezusa.

Oprócz tego apostołowie często pisali własne listy do różnych wspól-
not chrześcijańskich. Poruszali w nich moralne i duchowe kwestie, z  jakimi 
zazwyczaj zmagali się uczniowie Jezusa. Jak możecie sobie wyobrazić, pierwsi 
chrześcijanie cenili sobie te listy. Dlatego przepisywali je dokładnie i  prze-
kazywali dalej do innych bratnich społeczności. W  końcu 21 z  nich – wraz 
z czterema Ewangeliami, historią najwcześniejszego chrześcijaństwa i księgą, 
zwaną Objawieniem (Apokalipsą) – znalazło się w zbiorze, który nazywamy 
Nowym Testamentem.

Objawienie, czyli ostatnia księga Nowego Testamentu, zostało napisane 
około 95 roku n.e. w  oczekiwaniu na wielkie prześladowanie chrześcijan, 
które wybuchło niedługo potem, wspierane przez najwyższe czynniki we 
władzach rzymskich. Księga Objawienia wzywa chrześcijan do okazywania 
wierności Bogu nawet w obliczu oficjalnych represji i zapewnia, że wytrwa-
nie w wierze do końca gwarantuje im zmartwychwstanie do wiecznego życia 
w chwale i w obecności Boga.



17Niezatarty wpływ Biblii

Takim zapewnieniem Biblia się kończy, lecz ideały i  zasady opisane na 
jej kartach są dla nas nadal aktualne. Na przestrzeni całego Pisma Świętego 
Bóg utrzymuje w  mocy wysokie standardy moralnej doskonałości dla każ-
dego mężczyzny i każdej kobiety. Wzywa nas do prowadzenia niezwykłego, 
prawego życia. Wprawdzie bohaterowie tej księgi żyli w świecie bardzo róż-
niącym się od naszego, to jednak zmagamy się z takimi samymi moralnymi 
i duchowymi problemami jak oni. Biblia mówi do nas równie wyraźnie jak do 
nich.

Imiona Boga 
W kolejnych rozdziałach zaznajomicie się z biblijnymi motywami, które 

przez wieki podtrzymywały lud Boży na duchu. Począwszy od pierwszych 
ksiąg Starego Testamentu, zbadamy kolejne fragmenty Biblii, podkreślając 
ważniejsze spostrzeżenia i centralne prawdy. Dowiecie się, co ta księga mówi 
o naturze Boga, o naturze ludzkości i o naturze wszechświata. Odkryjecie, co 
Bóg mówi nam o budowaniu silnych, kochających się rodzin i zdrowych spo-
łeczności. Zapoznacie się z Jezusem – przeczytacie, kim był i czego nauczał. 
Przez ten pryzmat zadacie nowe pytania dotyczące was samych i  sensu 
waszego życia.

Krótko mówiąc, właśnie wyruszacie w  podróż, którą warto odbyć. Ale 
zanim rozpoczniemy, jeszcze jedna uwaga. Podróżując, napotkacie różne 
imiona Boga. Ponieważ żadne z nich nie jest w stanie Go w pełni opisać, Biblia 
robi to na wiele sposobów. Często mówi o Nim jako o Panu lub Panu Bogu, 
w Starym Testamencie (napisanym oryginalnie po hebrajsku) imię „Pan” jest 
zwykle tłumaczeniem hebrajskiego słowa „Jahwe”. Żydzi uważali je za naj-
świętsze imię Boga – tak święte, że bali się go nawet wymawiać. W efekcie 
zapomnieli w ogóle, jak należałoby to robić.

Tego imienia Bóg używa w Biblii wtedy, gdy pragnie podkreślić swoje oso-
biste zaangażowanie w ludzkie życie; gdy objawia nam prawa, których mamy 
przestrzegać, albo kiedy składa nam obietnice. Imię Jahwe często pojawia się 
w  połączeniu z  jakimś innym wyrazem, żeby podkreślić konkretny atrybut 
Boga. Na przykład imię „Jahwe Szalom” oznacza po hebrajsku „Jahwe jest 
pokojem”. W innych miejscach czytamy o „Jahwe Jireh”, co znaczy „Jahwe 
widzi” – to podkreśla, że Bóg jest świadom trudnego położenia cierpiących.

Hebrajskim wyrazem, który zazwyczaj tłumaczymy jako „Bóg”, jest 
„Elohim” albo w  skróconej formie „El”. To wskazuje na Jego wielką moc 
i majestat. Ogólnie używa On tego imienia, gdy mówi o swojej ostatecznej 
kontroli nad wszechświatem, naturą i  ludzkością. Wielu bohaterów Starego 



18 Niezatarty wpływ Biblii

Testamentu posiadało imiona zawierające skróconą formę Jahwe lub Elohim. 
Pokażemy to na licznych przypadkach, zajmując się kolejnymi fragmentami 
Biblii.

Trzecim imieniem Boga w Starym Testamencie jest „Adonai”. Ten termin 
zwraca uwagę na Jego suwerenną władzę nad ludzkością i w relacjach mię-
dzyludzkich jest odpowiednikiem panowania danej osoby nad grupą innych.

W niniejszej pracy ograniczymy się do określeń „Bóg” i  „Pan”, od czasu 
do czasu wspominając o „Jahwe”. Ponadto będziemy stosować wyrazy „Bóg” 
i „Pan” zamiennie, ponieważ współczesne języki nie znają rozróżnienia mię-
dzy nimi, jak to było w przypadku starożytnych Izraelitów. Po prostu zapa-
miętajcie, że Bóg objawia siebie pod różnymi imionami, ale jest tym samym 
Bogiem bez względu na to, gdzie o Nim czytamy.



Rozdział 2

JAK PORUSZAĆ SIĘ PO BIBLII

Jak już wiecie z  rozdziału pierwszego, Biblia składa się dwóch głów-
nych części: Starego Testamentu i  Nowego Testamentu. W  oryginale Stary 
Testament został napisany po hebrajsku, a  Nowy Testament po grecku. 
Zatem egzemplarz, który macie w rękach, jest przekładem ze starożytnych 
manuskryptów hebrajskich i greckich.

Jeśli chodzi o długość, Stary Testament jest trzy razy bardziej obszerny od 
Nowego Testamentu. Składa się na to kilka czynników.

•  Po pierwsze, Stary Testament zawiera 39 ksiąg, podczas gdy Nowy 
Testament tylko 27.

•  Po drugie, księgi starotestamentowe są zazwyczaj o wiele dłuższe od 
nowotestamentowych.

•  Po trzecie, treść Starego Testamentu obejmuje o wiele dłuższy okres. 
Od czasów Abrahama do końcowych wydarzeń Starego Testamentu 
upłynęło ponad 1500 lat. Tymczasem wszystkie wydarzenia opisane 
w Nowym Testamencie miały miejsce w pierwszym wieku naszej ery; 
większość z nich na przestrzeni około 50 lat.

Struktura Biblii
Bez względu na jej długość, każda księga Biblii jest podzielona na rozdziały 

i  wersety. W  oryginalnych manuskryptach podział ten nie istniał. Został 
dodany po to, by ułatwić czytelnikom jej studiowanie. Zanim wynaleziono 
oprawianie książek, Biblia była ręcznie przepisywana na długich zwojach per-
gaminu lub papirusu. Ponieważ jedna kopia Starego Testamentu składała się 
z wielu zwojów, czytanie Biblii wymagało uciążliwego ich zwijania i rozwija-
nia. Było to co najmniej nieporęczne.



20 Jak poruszać się po Biblii

Od kiedy Biblia zaczęła być wydawana w formie książkowej (około czwar-
tego wieku), przechodzenie do kolejnych fragmentów sprowadzało się do 
przewracania kartek. Znalezienie konkretnego wersetu nadal jednak wyma-
gało kilku minut. Aby ten problem rozwiązać, średniowieczni uczeni podzie-
lili każdą księgę na rozdziały. Ich liczba różniła się w zależności od księgi – te 
dłuższe zawierają nawet od 40 do 50 rozdziałów, a nawet więcej.

Podział na rozdziały ułatwił znalezienie dokładnej lokalizacji danego tek-
stu. To usprawnienie było pomocne do tego stopnia, że rozdziały podzielono 
później na wersety. Werset przeważnie odpowiada jednemu zdaniu, choć bar-
dziej złożone zdania czasem są podzielone na kilka wersetów. Liczba werse-
tów w rozdziale nie jest ustalana według żadnego wzoru, a długość rozdzia-
łów jest różna i wynosi od dwóch do aż 176 wersetów.

We współczesnych wydaniach Biblii rozdział mieści się przeważnie na jed-
nej lub dwóch drukowanych stronach. Numeracja rozdziałów zaczyna się od 
początku w każdej księdze, więc wszystkie zaczynają się od rozdziału pierw-
szego. Numeracja wersetów w każdym kolejnym rozdziale również zaczyna 
się od początku.

W rezultacie takiego uporządkowania możemy ustalić dokładne położe-
nie każdego zdania w  Biblii, podając nazwę danej księgi, numer rozdziału 
i  numer wersetu. Nazywamy to odnośnikiem do konkretnego fragmentu. 
Cytując go na piśmie, postępujemy według powszechnie przyjętej konwencji, 
podając najpierw nazwę księgi w skrócie, potem numer rozdziału, a na końcu 
numer wersetu.

Tak oto Księga Rodzaju 3:15 jest odnośnikiem do piętnastego wersetu 
w trzecim rozdziale Księgi Rodzaju. Cytując fragment zawierający kilka kolej-
nych wersetów, stosujemy łącznik oddzielający numer pierwszego wersetu 
od ostatniego. Na przykład, Księga Rodzaju 3:15-18 odnosi się do fragmentu 
zaczynającego się wersetem piętnastym i zakończonego wersetem osiemna-
stym w trzecim rozdziale Księgi Rodzaju.

W  niektórych cytatach nazwa księgi jest poprzedzona jakąś liczbą. To 
pozwala odróżnić od siebie księgi, które mają takie same nazwy. Istnieją trzy 
powody zaistnienia takiej sytuacji.

•  Po pierwsze, w  Starym Testamencie są trzy księgi na tyle długie, że 
każda została podzielona na dwie części. W  rezultacie mamy sześć 
ksiąg: 1 Księga Samuela i 2 księga Samuela, 1 Księga Królewska i 
2 Księga Królewska, 1 Księga Kronik i 2 Księga Kronik.



21Jak poruszać się po Biblii

•  Po drugie, niektóre księgi Nowego Testamentu zostały nazwane od 
imienia ich autora. Jeśli napisał on dwie lub trzy księgi, to wszystkie 
mogą nosić nazwę od jego imienia z poprzedzającym numerem – na 
przykład 1 List Piotra i 2 List Piotra.

•  Po trzecie, księgi nowotestamentowe, które zostały napisane w formie 
listów, noszą nazwę odnoszącą się do bezpośrednich adresatów. Jeśli ta 
sama osoba lub społeczność chrześcijańska otrzymała dwa różne listy, 
to nazwy mogą się powtarzać. Na przykład 1 List do Koryntian i 2 List 
do Koryntian zostały napisane do chrześcijan w mieście Korynt.

Jeśli nazwa księgi jest poprzedzona jakimś numerem, to nazywamy ją 
„pierwszą”, „drugą” lub „trzecią” – na przykład Pierwsza Księga Samuela czy 
Drugi List do Koryntian.

Odnośniki, skróty i odsyłacze
Aby cytując jakiś fragment zaoszczędzić miejsca, wydawcy często 

skracają nazwy ksiąg. Najpopularniejszą formą skrótu jest opuszczenie 
wszystkich liter w  nazwie i  pozostawienie tylko kilku początkowych. 
Zamiast Księgi Rodzaju 3:15 mamy wtedy Rdz  3:15. Odnośnik do 
1 Księgi Samuela 2:2 to 1 Sm 2:2. Dopóki nie zaznajomicie się ze wszyst-
kimi księgami Biblii, te skróty mogą być dla was trochę skomplikowane. 
Dlatego w ramach niniejszego wprowadzenia będziemy ich unikać.

Będziecie się spotykać ze skrótami częściej, jeśli dane wydanie Biblii 
zawiera również odsyłacze. Odsyłacz jest rodzajem przypisu, kierują-
cym czytelnika do innych miejsc z  Biblii, gdzie znajduje się podobne 
zdanie, określenie lub idea jak w bieżąco czytanym wersecie. Odsyłacze 
nie stanowią treści Biblii. Po prostu są użyteczne i pomocne podczas jej 
studiowania.

Ponieważ drukowanie odsyłaczy kosztuje, nie znajdują się we 
wszystkich wydaniach Biblii. Możecie się szybko zorientować, czy uży-
wany przez was egzemplarz zawiera ten rodzaj przypisów. Zazwyczaj 
widać je w  wąskiej kolumnie, są drukowane mniejszą czcionką i  roz-
mieszczone na całej wysokości strony – albo po jej stronie wewnętrznej 
(bliżej grzbietu), albo na zewnętrznym marginesie. Niektórzy wydawcy 
preferują jeszcze inne podejście i umieszczają odsyłacze u dołu strony 
pod tekstem, co wygląda jak zwykłe przypisy. Jeśli jesteście szczęśli-
wymi posiadaczami Biblii z odsyłaczami, to bardzo skorzystacie z czę-
stego ich używania.



22 Jak poruszać się po Biblii

Porządek ksiąg
Teraz, gdy już się orientujecie w podziale na księgi, rozdziały i wersety, 

a także wiecie, co to są odsyłacze, możecie poruszać się swobodnie po treści 
całej Biblii. Wkrótce jednak odkryjecie, że księgi nie 
są ułożone w  ścisłym porządku chronologicznym 
według dat ich powstania. Zamiast tego, pogrupo-
wano je według stylu literackiego. Oto kolejność 
ksiąg Starego Testamentu:

•  pięć ksiąg Mojżeszowych,
•  dwanaście ksiąg historycznych,
•  pięć ksiąg zawierających pieśni, poezje 

i traktujących o mądrości,
•  siedemnaście ksiąg napisanych przez 

proroków.
Prorocy byli mężczyznami (a czasem kobie-

tami), przez których Bóg przekazywał szczególne 
przesłania dla ludzkości, nazywane „proroctwami”. 
Często zawierały one przepowiednie o przyszłych 
wydarzeniach, dlatego określenie „proroctwo” może znaczyć również „prze-
powiadanie przyszłości”.

W  Nowym Testamencie księgi są pogrupowane według następującego 
wzorca:

•  cztery księgi o życiu Jezusa (Ewangelie),
•  jedna księga o historii najwcześniejszego Kościoła,
•  dwadzieścia jeden listów w większości napisanych przez apostołów,
•  jedna księga prorocka o przyszłych prześladowaniach chrześcijan.
Pamiętając o  tym podziale, szybko nauczycie się wyszukiwania danej 

księgi na podstawie jej miejsca w całości Biblii.
A jeśli będziecie chcieli znaleźć jakąś konkretną historię? Skąd będziecie 

wiedzieli, gdzie jej szukać? Jednym ze sposobów jest nauczenie się podsta-
wowej chronologii wydarzeń biblijnych. Nie jest to wcale takie trudne. Cała 
treść Biblii mieści się naturalnie w 14 okresach historycznych. Po ukończe-
niu niniejszego studium będziecie je znali na pamięć. Oprócz tego będziecie 
umieli rozpoznawać księgi i główne wątki każdego z tych okresów. Posiadając 
te umiejętności, bez problemu znajdziecie najważniejsze ustępy Słowa 
Bożego.

Stary Testament
Prawo Mojżeszowe
Historia
Poezja / Mądrość
Prorocy

Nowy Testament
Ewangelie
Historia
Listy
Prorocy



23Jak poruszać się po Biblii

Biblijne okresy historyczne
W ramach przeglądu tego, czego się wkrótce dowiecie, chcemy przedsta-

wić kolejno wszystkie 14 okresów historycznych omawianych w  Biblii. Nie 
zaprzątajcie sobie teraz głowy zapamiętywaniem wszystkich szczegółów tego 
zarysu. W miarę czytania Przewodnika po Biblii dla każdego sami je zapamięta-
cie w naturalny sposób.

Okres początków  – obejmuje wszystkie wydarzenia prowadzące do histo-
rii o  Abrahamie. Okres początków mówi o  tym, jak Bóg stworzył ziemię, 
zamieszkujące ją istoty i pierwszą ludzką rodzinę. Relacjonuje również znisz-
czenie wszelkiego życia na ziemi przez wielki potop, jego odrodzenie po poto-
pie i powstanie różnych narodów.

Okres Abrahama i jego rodziny – Biblia przedstawia nam w nim Abrahama, 
opowiada o  jego życiu, a  potem śledzi losy jego rodziny przez trzy kolejne 
pokolenia, ukazując działanie Boga pośród nich. Pod koniec tego okresu wnuk 
Abrahama Jakub zamieszkał wraz z całą rodziną w Egipcie.

Okres niewoli egipskiej – podczas tych czterystu lat potomkowie Abrahama 
doświadczali okrutnego traktowania. Egipcjanie zmuszali ich do niewolniczej 
pracy i z czasem byli dla nich coraz gorsi. Niewola skończyła się, gdy Mojżesz 
wyprowadził swój lud na wolność po serii strasznych katastrof, jakie nawie-
dziły Egipt i złamały jego potęgę.

Okres wędrówki na pustkowiu  – po odzyskaniu wolności Izraelici wyszli 
z  Egiptu na pustkowie półwyspu Synaj, na wschód od Morza Czerwonego. 
Mojżesz prowadził ich po tym terenie przez 40 lat. To tam Bóg nadał Izraelowi 
Jego Prawo, którego centralnym elementem jest Dziesięć Przykazań – odtąd 
ten zbiór służył Izraelowi jako podstawowy kodeks moralności. Tam również 
Mojżesz zaczął spisywać pierwsze księgi Biblii. Izraelici żyli w tym okresie jak 
koczownicy, rozrastając się liczebnie i przygotowując do podboju Kanaanu. 
Pod koniec życia Mojżesz doprowadził ich do granicy z  Ziemią Obiecaną 
i ustawił tam armię gotową do inwazji.

Okres podboju – pod wodzą Jozuego, następcy Mojżesza, Izraelici weszli 
do Kanaanu, z  Bożą pomocą wygrali kilka decydujących bitew i  wzięli cały 
kraj w posiadanie. Podzielili go między siebie według plemion i odtąd każdy 
obszar nazywał się od zamieszkującego w nim klanu.

Okres sędziów – po śmierci Jozuego nie pojawił się żaden jego narodowy 
następca, a  każdy klan lokalnie zarządzał swoim dziedzicznym obszarem. 
Wyjątkiem były sytuacje, gdy pojawiało się zagrożenie wojną. Wtedy Izraelici 
zwracali się do konkretnych ludzi o  przejęcie przywództwa. Nazywano ich 



24 Jak poruszać się po Biblii

sędziami, ponieważ oprócz przewodzenia w  walce często rozsądzali spory 
prawne.

Okres zjednoczonego królestwa  – wreszcie Izrael zapragnął mieć stałego 
przywódcę i Samuel, ostatni z sędziów, ustanowił im pierwszego króla. Przez 
ponad sto lat, za panowania trzech kolejnych władców, cały Izrael podlegał 
jednej koronie. Jerozolima została stolicą królestwa, a Salomon (trzeci król) 
zbudował tam wspaniałą świątynię. Jednak po jego śmierci wewnętrzne 
spory doprowadziły do rozłamu w narodzie, w rezultacie którego wyłoniły się 
dwa oddzielne królestwa.

Okres podzielonego królestwa – w tym czasie dziesięć plemion Izraela połą-
czyło się w królestwo leżące na północy części ziemi kananejskiej. Dwa pozo-
stałe klany zjednoczyły się, tworząc na swoim terenie królestwo południowe. 
Czasem władcy obydwóch państw jednoczyli się w obliczu najeźdźców. Innym 
razem ścierali się między sobą w  zaciętej walce. Z  nich dwóch, królestwo 
północne upadło jako pierwsze w wyniku najazdu wschodzącego imperium 
asyryjskiego.

Okres królestwa Judy – królestwo południowe wzięło nazwę od większego 
z dwóch zamieszkujących je plemion, czyli Judy. (To właśnie od nazwy „Juda” 
wzięło się polskie określenie „Żyd”). Asyryjczykom nigdy nie udało się podbić 
Judy. W końcu jednak została najechana przez armię Babilonu, który zajął 
miejsce Asyrii w roli bliskowschodniego mocarstwa.

Okres wygnania babilońskiego  – podobnie jak uczynili to wcześniej 
Asyryjczycy, ich następcy przesiedlili podbity naród do dalekiej ziemi. 
Babilończycy uprowadzili tysiące judejskich rodzin do swego kraju, gdzie 
Żydzi spędzili dziesiątki lat na wygnaniu. W międzyczasie Medowie i Persowie 
najechali Babilon i podbili to wielkie imperium.

Okres odrodzenia – pod rządami Medów i  Persów warunki życia upro-
wadzonych Izraelitów uległy poprawie. Pozwolono im wrócić do Jerozolimy 
i  odbudować ją. Zrekonstruowano również świątynię, zrównaną z  ziemią 
przez Babilończyków. Ostatnie księgi Starego Testamentu zostały napisane 
w ostatniej fazie odbudowy Jerozolimy.

Okres międzytestamentalny  – około 400 lat pomiędzy Starym a  Nowym 
Testamentem to okres, o  którym Biblia wspomina tylko pośrednio. Księga 
Daniela przepowiada niektóre ówczesne wydarzenia, w tym powstanie impe-
riów greckiego i  rzymskiego. Pod koniec tego okresu Izrael, podobnie jak 
większość Bliskiego Wschodu, dostał się pod rządy Rzymu.



25Jak poruszać się po Biblii

Okres życia Jezusa – Nowy Testament rozpoczyna się od czterech równole-
głych relacji o życiu Jezusa, w których znajdujemy najbardziej wyczerpujący 
przekaz Jego nauczania. Dowiadujemy się również o tym, jak szkolił swoich 
uczniów, przygotowując ich, żeby zanieśli Jego przesłanie aż po krańce ziemi.

Okres najwcześniejszego Kościoła  – reszta Nowego Testamentu została 
poświęcona pierwszym wspólnotom chrześcijańskim na Bliskim Wschodzie, 
w  Azji Mniejszej, Grecji i  Rzymie. Czytamy o  tym, jak powstawały, jakim 
wyzwaniom stawiały czoła i  jak szybko się rozrastały. Ogólnie Nowy 
Testament koncentruje się na społecznościach powstałych w ciągu trzydzie-
stu lat od śmierci Jezusa.

Zachowując w pamięci ten porządek biblijnych okresów, będziecie mogli 
lepiej zorientować się w  rozwoju wydarzeń opisywanych na kartach Słowa 
Bożego. Nie ma żadnego związku między długością danego okresu a  liczbą 
poświęconych mu ksiąg. Najwcześniejsze okresy są czasem opisane na prze-
strzeni zaledwie kilku rozdziałów. W  innych przypadkach relacje obejmują 
po kilka długich ksiąg. We wstępie do każdej umieścimy ją w odpowiednim 
kontekście historycznym, żebyście mogli zobaczyć kolejność wydarzeń opi-
sywanych w  Bożej opowieści. Wykresy na dwóch kolejnych stronach poka-
zują chronologię Starego Testamentu z uwzględnieniem ksiąg, których treść 
pokrywa się z każdym okresem. W czasie czytania Przewodnika po Biblii dla 
każdego będziecie mogli wracać do tego przejrzystego podsumowania.

Oglądaj: 
Wprowadzenie – Stary Testament

Oglądaj: 
Wprowadzenie – Nowy Testament



O
kr

es
y 

hi
st

or
ii 

w
 S

ta
ry

m
 T

es
ta

m
en

ci
e

W
 o

kr
es

ie
 w

cz
eś

ni
je

sz
ym

 n
iż

 X
I w

ie
k 

p.
n.

e.
 n

ie
 je

st
eś

m
y 

w
 st

an
ie

 u
st

al
ić

 p
re

cy
zy

jn
yc

h 
da

t b
ib

lij
ny

ch
 w

yd
ar

ze
ń.

 N
a 

pr
zy

kł
ad

 w
yj

śc
ie

 z
 E

gi
pt

u 
m

og
ło

 m
ie

ć m
ie

js
ce

 
na

w
et

 o
ko

ło
 1

25
0 

r.p
.n

.e
. O

ko
ło

 ro
ku

 1
10

0 
p.

n.
e.

 d
at

y 
st

aj
ą 

si
ę 

ba
rd

zi
ej

 d
ok

ła
dn

e,
 je

dn
ak

 n
ad

al
 m

og
ą 

by
ć o

d 
ni

ch
 o

dc
hy

le
ni

a 
do

 d
zi

es
ię

ci
u 

la
t. 

O
d 

V
II

I w
ie

ku
 p

.n
.e

. p
o 

ra
z 

pi
er

w
sz

y 
m

oż
em

y 
us

ta
lić

 d
ok

ła
dn

e 
da

ty
.

K
si

ęg
i 

bi
bl

ijn
e

K
lu

cz
ow

e 
po

st
ac

ie

A
da

m
Ew

a
K

ai
n

A
be

l
N

oe

A
br

ah
am

Sa
ra

Lo
t

Iz
aa

k
Is

m
ae

l
Ja

ku
b

Jó
ze

f

M
oj

że
sz

M
ir

ia
m

M
oj

że
sz

A
ar

on
M

ir
ia

m
Jo

zu
e

K
al

eb

Jo
zu

e
K

al
eb

D
eb

or
a

G
ed

eo
n

Sa
m

so
n

H
el

i
Sa

m
ue

l
Bo

az
R

ut

O
kr

es
y 

bi
bl

ijn
e

O
kr

es
 

po
cz

ąt
kó

w

O
kr

es
 

A
br

ah
am

a 
i j

eg
o 

ro
dz

in
y

O
kr

es
 n

ie
w

ol
i 

eg
ip

sk
ie

j
O

kr
es

 w
ęd

ró
w

ki
 

na
 p

us
tk

ow
iu

 
O

kr
es

 p
od

bo
jó

w
O

kr
es

 s
ęd

zi
ów

D
at

a
20

85
 p

.n
.e

.
18

70
 p

.n
.e

.
14

40
 p

.n
.e

.
14

00
 p

.n
.e

.
13

90
 p

.n
.e

.
10

45
 p

.n
.e

.

St
w

or
ze

ni
e

B
óg

 p
ow

oł
uj

e 
A

br
ah

am
a

Ja
ku

b 
os

ie
dl

a 
si

ę 
w

 E
gi

pc
ie

W
yj

śc
ie

 z
 E

gi
pt

u
Śm

ie
rć

 M
oj

że
sz

a
Śm

ie
rć

 J
oz

ue
go

Sa
ul

 z
os

ta
je

 
kr

ól
em

K
się

ga
 R

ut
K

się
ga

 K
ap

ła
ńs

ka

K
się

ga
 L

ic
zb

K
się

ga
 W

yj
śc

ia
K

się
ga

 R
od

za
ju

K
się

ga
 

Jo
zu

eg
o

1 
K

się
ga

 
Sa

m
ue

la
K

się
ga

 P
ow

tó
rz

on
eg

o 
Pr

aw
a

K
się

ga
 

Sę
dz

ió
w

O
kr

es
y 

hi
st

or
ii 

w
 S

ta
ry

m
 T

es
ta

m
en

ci
e

K
si

ęg
i 

bi
bl

in
e

K
lu

cz
ow

e 
po

st
ac

ie

Sa
m

ue
l

Sa
ul

Jo
na

ta
n

D
aw

id
Sa

lo
m

on

A
ch

ab
Je

ze
be

l
El

ia
sz

El
iz

eu
sz

A
m

os
O

ze
as

z
Jo

na
sz

M
ic

he
as

z
Iz

aj
as

z

Ez
ec

hi
el

Jo
zj

as
z

Iz
aj

as
z

Je
re

m
ia

sz
N

ah
um

So
fo

ni
as

z
H

ab
ak

uk
Jo

el

A
bd

ia
sz

Ez
ec

hi
el

D
an

ie
l

Es
te

ra

Ez
dr

as
z

Zo
ro

ba
be

l
N

eh
em

ia
sz

Za
ch

ar
ia

sz
A

gg
eu

sz
M

al
ac

hi
as

z

N
ie

 m
a 

ża
dn

yc
h 

w
yd

ar
ze

ń 
bi

bl
ijn

yc
h 

z 
te

go
 

ok
re

su
.

O
kr

es
y 

bi
bl

ijn
e

O
kr

es
 

zj
ed

no
cz

on
eg

o 
kr

ól
es

tw
a

O
kr

es
 

po
dz

ie
lo

ne
go

 
kr

ól
es

tw
a

O
kr

es
 k

ró
le

st
w

a 
Ju

dy
O

kr
es

 w
yg

na
ni

a 
ba

bi
lo

ńs
ki

eg
o

O
kr

es
 

od
ro

dz
en

ia

O
kr

es
 

m
ię

dz
yt

es
ta

-
m

en
ta

ln
y

10
45

 p
.n

.e
.

92
5 

p.
n.

e.
72

2 
p.

n.
e.

58
6 

p.
n.

e.
53

6 
p.

n.
e.

42
5 

p.
n.

e.
4 

p.
n.

e.

Sa
ul

 z
os

ta
je

 
kr

ól
em

Je
ro

bo
am

 
zo

st
aj

e 
kr

ól
em

O
ba

le
ni

e 
Sa

m
ar

ii
Zb

ur
ze

ni
e 

Je
ro

zo
lim

yy
Po

w
ró

t 
do

 
Je

ro
zo

lim
y

K
on

ie
c 

St
ar

eg
o 

Te
st

am
en

tu
N

ar
od

zi
ny

 
Je

zu
sa

K
się

ga
 

Ez
dr

as
za

K
się

ga
 

N
eh

em
ia

sz
a

1 
i 2

 K
się

ga
 

K
ró

le
w

sk
a

1 
i 2

 K
się

ga
 

Sa
m

ue
la

1 
i 2

 K
się

ga
 K

ro
ni

k

K
się

ga
 Iz

aj
as

za
K

się
ga

 Je
re

m
ia

sz
a

K
się

ga
 E

st
er

y*

K
się

ga
 D

an
ie

la

K
się

ga
 

Ez
ec

hi
el

a

* E
st

er
a 

by
ła

 w
śr

ód
 ty

ch
 w

yg
na

ńc
ów

, k
tó

rz
y 

po
zo

st
al

i w
 B

ab
ilo

ni
e 

na
 d

łu
go

 p
o 

ty
m

, j
ak

 Ż
yd

zi
 z

ac
zę

li 
w

ra
ca

ć d
o 

Je
ro

zo
lim

y.
 Z

at
em

 ch
ro

no
lo

gi
cz

ni
e 

je
j h

is
to

ri
a 

pr
zy

pa
da

 n
a 

O
kr

es
 o

db
ud

ow
y.



O
kr

es
y 

hi
st

or
ii 

w
 S

ta
ry

m
 T

es
ta

m
en

ci
e

K
si

ęg
i 

bi
bl

in
e

K
lu

cz
ow

e 
po

st
ac

ie

Sa
m

ue
l

Sa
ul

Jo
na

ta
n

D
aw

id
Sa

lo
m

on

A
ch

ab
Je

ze
be

l
El

ia
sz

El
iz

eu
sz

A
m

os
O

ze
as

z
Jo

na
sz

M
ic

he
as

z
Iz

aj
as

z

Ez
ec

hi
el

Jo
zj

as
z

Iz
aj

as
z

Je
re

m
ia

sz
N

ah
um

So
fo

ni
as

z
H

ab
ak

uk
Jo

el

A
bd

ia
sz

Ez
ec

hi
el

D
an

ie
l

Es
te

ra

Ez
dr

as
z

Zo
ro

ba
be

l
N

eh
em

ia
sz

Za
ch

ar
ia

sz
A

gg
eu

sz
M

al
ac

hi
as

z

N
ie

 m
a 

ża
dn

yc
h 

w
yd

ar
ze

ń 
bi

bl
ijn

yc
h 

z 
te

go
 

ok
re

su
.

O
kr

es
y 

bi
bl

ijn
e

O
kr

es
 

zj
ed

no
cz

on
eg

o 
kr

ól
es

tw
a

O
kr

es
 

po
dz

ie
lo

ne
go

 
kr

ól
es

tw
a

O
kr

es
 k

ró
le

st
w

a 
Ju

dy
O

kr
es

 w
yg

na
ni

a 
ba

bi
lo

ńs
ki

eg
o

O
kr

es
 

od
ro

dz
en

ia

O
kr

es
 

m
ię

dz
yt

es
ta

-
m

en
ta

ln
y

10
45

 p
.n

.e
.

92
5 

p.
n.

e.
72

2 
p.

n.
e.

58
6 

p.
n.

e.
53

6 
p.

n.
e.

42
5 

p.
n.

e.
4 

p.
n.

e.

Sa
ul

 z
os

ta
je

 
kr

ól
em

Je
ro

bo
am

 
zo

st
aj

e 
kr

ól
em

O
ba

le
ni

e 
Sa

m
ar

ii
Zb

ur
ze

ni
e 

Je
ro

zo
lim

yy
Po

w
ró

t 
do

 
Je

ro
zo

lim
y

K
on

ie
c 

St
ar

eg
o 

Te
st

am
en

tu
N

ar
od

zi
ny

 
Je

zu
sa

K
się

ga
 

Ez
dr

as
za

K
się

ga
 

N
eh

em
ia

sz
a

1 
i 2

 K
się

ga
 

K
ró

le
w

sk
a

1 
i 2

 K
się

ga
 

Sa
m

ue
la

1 
i 2

 K
się

ga
 K

ro
ni

k

K
się

ga
 Iz

aj
as

za
K

się
ga

 Je
re

m
ia

sz
a

K
się

ga
 E

st
er

y*

K
się

ga
 D

an
ie

la

K
się

ga
 

Ez
ec

hi
el

a

* E
st

er
a 

by
ła

 w
śr

ód
 ty

ch
 w

yg
na

ńc
ów

, k
tó

rz
y 

po
zo

st
al

i w
 B

ab
ilo

ni
e 

na
 d

łu
go

 p
o 

ty
m

, j
ak

 Ż
yd

zi
 z

ac
zę

li 
w

ra
ca

ć d
o 

Je
ro

zo
lim

y.
 Z

at
em

 ch
ro

no
lo

gi
cz

ni
e 

je
j h

is
to

ri
a 

pr
zy

pa
da

 n
a 

O
kr

es
 o

db
ud

ow
y.



Rozdział 3

WIARYGODNOŚĆ BIBLII

Biblia została napisana przez wielu ludzi żyjących na przestrzeni ponad 
1500 lat. Jak można się spodziewać, każdy z  nich miał wyjątkowy sposób 
ekspresji. Mimo to wszyscy pisali tak, jakby postrzegali życie tymi samymi 
oczyma. Ich obraz Boga i Jego natury jest spójny od początku do końca Biblii.

Wszyscy oni są również zgodni w opisie natury człowieka i przedstawia-
niu oczekiwań Boga w stosunku do ludzkości. Gdybyśmy chcieli podać listę 
ich wspólnych poglądów na ten temat, zajęłaby ona kilka stron i znalazłyby 
się na niej między innymi odpowiedzi na następujące ważne pytania:

•  Co jest moralnie dobre, a co moralnie złe?
•  Jak odróżnić dobro od zła?
•  W jaki sposób rzeczywistość duchowa różni się od fizycznej?
•  Jak Bóg reaguje na łamanie Jego moralnych zasad przez człowieka?
•  Jakie obietnice złożył Bóg i w jaki sposób ich dotrzymał?
•  Czy istnieje życie pozagrobowe?
•  Co się dzieje ze mną i moją osobistą tożsamością w chwili śmierci?

Natchnienie Biblii
Ponieważ autorzy ksiąg biblijnych żyli na przestrzeni wielu wieków, zdu-

miewający jest fakt, że ich odpowiedzi na tak ważkie pytania są całkowicie 
spójne. Wyjaśnili to całkiem prosto  – źródłem tego, co pisali, nie byli oni 
sami, lecz Bóg. To On im mówił, co mają napisać. Zgodność ich poglądów 
wynika z tego, że odzwierciedlają one Jego zamysł.

Oczywiście chcielibyśmy wiedzieć, w  jaki sposób Bóg porozumiewał 
się z tymi ludźmi. Żaden z nich nie podał jednak szczegółów tego procesu. 
Wiemy, że jakąś rolę odgrywał w nim Duch Święty, ponieważ Biblia stwier-



29Wiarygodność Biblii

dza to wielokrotnie. Wiemy również, że podczas pisania poddawali się woli 
Bożej (2  List Piotra 1:21). Posługiwano się nimi jak narzędziami lub prze-
wodnikami, za pośrednictwem których Bóg przekazywał światu prawdę. Jak 
to ujął jeden z nich, mówili nie słowami, których naucza ludzka mądrość, lecz 
których naucza Duch Święty (1 List do Koryntian 2:12-13). Bóg objawiał im 
swoje myśli, a oni ubierali je w słowa i zapisywali.

Tak oto, choć Biblia została napisana przez dziesiątki ludzi, to możemy 
uważać, że Bóg jest jej jedynym autorem. Właśnie dlatego ci, którzy są 
posłuszni Pismu Świętemu, nazywają je Słowem Bożym. Zawiera ono Jego 
przykazania, obietnice i nauczanie przekazane wyjątkowym stylem charak-
terystycznym dla ludzi, którzy przelali Boże prawdy na papier. Ponieważ 
treść Biblii jest przekazem słów Bożych w formie pisemnej, jest ona również 
nazywana Pismem Świętym. Bóg mówi, człowiek pisze, a w efekcie powstaje 
Pismo Święte.

Dlatego przypisując dane stwierdzenie w  Biblii konkretnemu autorowi, 
powinniśmy zawsze pamiętać, że inicjatorem tego zapisu i partnerem w pro-
cesie jego powstawania był Bóg. To On nadał ostatecznie Biblii jej formę 
i treść. Różni się ona od wszystkich innych książek tym, że Bóg był bezpo-
średnio zaangażowany w jej powstawanie.

To zaangażowanie zazwyczaj nazywa się „natchnieniem”. Oznacza to, że 
Duch Boży powołał Biblię do istnienia i stale działa za pośrednictwem treści 
zapisanych na jej kartach. Tę koncepcję zaczerpnięto z 2 Listu do Tymoteusza 
3:16, gdzie jest napisane, że wszelkie Pismo jest natchnione przez Boga.

Chcąc w pełni zrozumieć tę ideę, należy odwołać się do greckiego znacze-
nia słowa „natchnienie”. (Pamiętajmy, że Biblia została napisana w oryginale 
po grecku i hebrajsku). Oryginał grecki podaje tutaj celowo niejasne, a zara-
zem obrazowe określenie, które można przetłumaczyć dosłownie jako „efekt 
Bożego tchnienia” albo „efekt inspiracji Ducha Bożego”.

Mamy tutaj subtelną grę słów. W języku greckim to samo słowo oddaje 
pojęcia „tchnąć” i  „duch”. Ponieważ mówiąc, wydychamy powietrze, frag-
ment ten sugeruje, że Bóg wypowiadał słowa Pisma „wydychając” je i podczas 
„wydychania” tchnął w nie swego Ducha. I tak Pismo jest zarówno efektem 
Bożego tchnienia (bo zawiera Jego słowa), jak i inspiracji Ducha Bożego (bo 
ma w sobie duchową moc).

Ten obraz jest wzbogacony przez fakt, że Biblia używa Bożego tchnienia 
jako symbolu życiodajnej mocy. Pojawia się on po raz pierwszy w drugim roz-
dziale Księgi Rodzaju, gdzie czytamy o stworzeniu człowieka. Po ukształto-



30 Wiarygodność Biblii

waniu ludzkiego ciała Bóg tchnął w jego nozdrza tchnienie życia. I człowiek stał 
się żywą duszą (Księga Rodzaju 2:7).

W  innym przypadku Boże tchnienie ożywiło ludzi nieżyjących już od 
dawna. Prorok Ezechiel opisuje wizję opustoszałej doliny, w której leżały roz-
rzucone kości ludzkie wyschłe na słońcu. Prorok ujrzał w tej wizji, jak Boże 
tchnienie ożywiło te kości, które kolejno zaczęły się łączyć, pojawiły się na 
nich ścięgna, a potem pokryły się mięśniami i ciałem, stając na nogi żywe jak 
bardzo, bardzo liczne wojsko (Księga Ezechiela 37:1-10).

Jak Boże tchnienie ożywiło człowieka podczas stworzenia, a potem w doli-
nie wyschłych kości, tak słowa Pisma Świętego zostały natchnione życiodajną 
mocą duchową. To miał na myśli Jezus, gdy powiedział: Słowa, które ja wam 
mówię, są duchem i są życiem (Ewangelia Jana 6:63). Oczywiście mówił o życiu 
duchowym. Dlatego Biblia stanowi pokarm dla ducha, który w nas mieszka.

Biblia ma moc, żeby zmienić ludzkie życie
Moc do przemiany życia jest jednym z najbardziej przekonujących 

dowodów na to, że Biblia nie jest zwykłą książką i że pochodzi od Boga. 
Jeden z  przywódców protestanckiej reformacji powiedział, że Biblia 
uzasadnia sama siebie. Każdemu, kto kwestionował Boskie pochodze-
nie Biblii, polecał wykonanie prostego ćwiczenia. Po pierwsze, niedo-
wiarek powinien studiować Biblię na tyle dokładnie, żeby zrozumieć 
zawarte w niej podstawowe zasady moralne i duchowe. „Zacznij je wdra-
żać w swoim życiu i rób to stale przez jakieś dwa lata” – mawiał. – „Do 
tego czasu twoje własne doświadczenie samo poświadczy twierdzenia 
Biblii”. Od tego czasu tysiące ludzi zastosowały się do tej rady i odkryły, 
że mówił prawdę.

Precyzja Biblii
Skoro Biblia pochodzi od Boga, to powinniśmy oczekiwać jej prawdziwo-

ści we wszystkich fragmentach. Na przykład opisuje ona tysiące wydarzeń 
historycznych. Gdyby opisy były pełne błędów i nieścisłości, to mielibyśmy 
podstawy do podważania całej jej treści. Jak bowiem można wierzyć w to, co 
Biblia mówi o Bogu i rzeczywistości duchowej, jeśli to, co możemy zweryfiko-
wać, okazuje się nieprawdą? Z tego powodu wiele osób odrzucających Boga 
i Biblię zarzuca niedokładności zamieszczonym w niej relacjom.

Imponujący jest fakt, że Biblia za każdym razem się broni i dowodzi rze-
telności opisów starożytnych wydarzeń. Na przykład na początku XIX wieku 



31Wiarygodność Biblii

sceptycy wyśmiewali tezę, że Mojżesz mógł napisać pierwszych pięć ksiąg 
Biblii. Utrzymywali, że za jego czasów nie znano jeszcze sztuki pisania. Teraz 
jednak dzięki odkryciom archeologicznym wiemy, że pismem posługiwano się 
już na ponad tysiąc lat przed Mojżeszem.

Inni próbowali zdyskredytować Biblię twierdząc, że mówi o  narodach, 
które nigdy nie istniały. Jako przykład dziewiętnastowieczni krytycy wymie-
niali Hetytów. Biblia mówi o nich wielokrotnie, ale wtedy nie istniała żadna 
pozabiblijna wzmianka historyczna na ich temat. Dziś jest inaczej. Na 
początku XX wieku archeolodzy odkryli pozostałości potężnego imperium 
Hetytów. Te odkrycia stanowią potwierdzenie biblijnych relacji na ich temat.

Inni w podobnym stylu oskarżali Biblię o sfabrykowanie wyczynów czło-
wieka imieniem Sargon. Biblia utożsamia go z  królem Asyrii, który obległ 
miasto Aszdod i  zdobył je (Księga Izajasza 20:1). Eksperci w  dziedzinie 
historii Asyrii twierdzili, że taki król nie istniał. Nie mogli znaleźć jego imie-
nia w  żadnych starożytnych zapisach. Podobnie jak w  przypadku Hetytów, 
historycy musieli zmienić zdanie, gdy archeolodzy odkryli pałac Sargona na 
terenie dzisiejszego Iraku. Na ścianach zobaczyli wyrytą inskrypcję opisującą 
kampanię wojenną przeciwko Aszdod. Inna ekspedycja archeologiczna pracu-
jąca w samym Aszdod odkryła kamienną tablicę upamiętniającą zwycięstwo 
Sargona. Po raz kolejny Biblia znalazła swoje potwierdzenie w faktach. 

Ten proces weryfikacji nadal trwa. Nowe odkrycia potwierdzają relacje 
zawarte w Biblii. Tak się stało w latach 60. i 70. XX wieku, gdy badacze odkryli 
miasto Ebla. Jego rozkwit przypadł na czasy Abrahama, jakieś 450 km od jego 
miejsca zamieszkania. Było stolicą rozległego królestwa powiązanego ekono-
micznie i politycznie z całym Bliskim Wschodem.

Archeolodzy po raz pierwszy zidentyfikowali ruiny Ebli w  roku 1968. 
Kilka lat później odkopali królewskie archiwa z  ogromną ilością dobrze 
zachowanych dokumentów (w sumie ok. 17000) opisujących świat z czasów 
Abrahama. Było to ważne odkrycie, ponieważ pozwoliło wyjaśnić sporne od 
wielu lat szczegóły historii Abrahama opisanej w Księdze Rodzaju.

Na przykład wielu badaczy utrzymywało, że za czasów Abrahama ziemia 
Kanaan to były głównie pastwiska z  kilkoma większymi miastami w  oko-
licy. Jednak Biblia – opisując podróż patriarchy po regionie – mówi, że wraz 
z  rodziną odwiedzał wiele kolejnych miast, jedno po drugim. Dokumenty 
z Ebli udowadniają biblijną relację, że w Kanaanie było wiele miast.

Archiwa z  Ebli potwierdzają również poprawność samego określenia 
Kanaan w Biblii. Przed odkryciem Ebli wielu historyków uważało, że nazwa ta 



32 Wiarygodność Biblii

pochodzi ze znacznie późniejszego okresu. Twierdzili, że Księga Rodzaju błęd-
nie nazywa Kanaanem ziemię, w której mieszkał Abraham. Jednak oficjalne 
zapisy z Ebli temu zaprzeczają, udowadniając, że na długo przed Abrahamem 
często używano nazwy Kanaan.

Mimo że wiele dokumentów z Ebli wciąż nie zostało odczytanych, inne 
już pokazały, że zwyczaje i kultury z czasów Abrahama zostały w Biblii wia-
rygodnie opisane. To, co wydarzyło się w Ebli, przypomina pewien schemat, 
powtarzający się często, gdy Biblia jest atakowana. Najpierw sceptycy, opie-
rając się na ogólnie przyjętej „prawdzie”, podważają dokładność konkretnych 
twierdzeń biblijnych. Następnie po latach – a czasem nawet po kilku deka-
dach – jakieś poważne odkrycie podważa tak zwaną „prawdę”, której wcze-
śniej używano do walki z Biblią. Mając w ręku więcej faktów, przekonujemy 
się, że Biblia jednak miała rację.

Nie oznacza to, że wyjaśniliśmy już każdą rozbieżność między Biblią 
a  twierdzeniami specjalistów w  dziedzinie historii starożytnej Bliskiego 
Wschodu. Zachowując wszelkie proporcje, archeologia wkracza dopiero 
w wiek dojrzewania. Na Bliskim Wschodzie są tysiące miejsc czekających na 
odkrycie. Musimy się jeszcze wiele nauczyć o starożytnych narodach opisy-
wanych w Biblii i o tym, jak ci ludzie żyli. Wiemy, że nowe odkrycia nie tylko 
nie obaliły autorytetu Biblii, lecz posłużyły umocnieniu jej wiarygodności. 
Należałoby się zatem spodziewać, że kolejne badania potwierdzą ten trend.



Rozdział 4

KSIĘGI MOJŻESZOWE

Mojżesz – człowiek, który wyprowadził 
Izraela z  Egiptu, napisał pięć pierwszych 
ksiąg Biblii.

Księga Rodzaju obejmuje długi okres – 
najdłuższy ze wszystkich, jakie są tłem 
ksiąg biblijnych. Jej początkowe rozdziały 
mówią o  tym, jak Bóg stworzył wszech-

świat, ukształtował ziemię i  powołał do życia istoty ludzkie. Od samego 
początku Księga Rodzaju ukazuje Boga w bliskiej, osobistej relacji z człowie-
kiem. Po prześledzeniu losów ludzkości osiedlającej się na Bliskim Wschodzie, 
Księga Rodzaju koncentruje się na Abrahamie i jego rodzinie. Począwszy od 
roku 2050 p.n.e. towarzyszymy rodowi tego patriarchy aż do czwartego poko-
lenia po nim.

Księga Rodzaju kończy się osiedleniem prawnuków Abrahama (teraz zna-
nych jako Izraelici) w Egipcie. Zostali tam zaproszeni przez faraona, który był 
władcą tego kraju. Księga Wyjścia wraca do ich historii po czterystu latach. 
Kilka wieków, jakie upłynęły w międzyczasie, nie były szczęśliwym okresem 
dla tego narodu. Egipcjanie odnosili się do nich wrogo, zmuszając do niewol-
niczej pracy.

Mojżesz urodził się w jednej z rodzin niewolników, lecz splot niezwykłych 
wydarzeń sprawił, że został adoptowany przez córkę faraona i  wychowany 
w rodzinie królewskiej. W wieku 40 lat, znając już prawdę o swoim pochodze-
niu, Mojżesz podjął śmiałą próbę wyzwolenia swego narodu. Próba okazała 
się nieudana, a on sam uciekł za granicę i osiedlił się w pustynnym kraju na 
wschód od Egiptu. Mieszkał tam przez kolejne 40 lat.

Księga Rodzaju
Księga Wyjścia
Księga Kapłańska
Księga Liczb
Księga Powtórzonego Prawa



34 Księgi Mojżeszowe

Potem Bóg objawił się Mojżeszowi, kazał mu wrócić do Egiptu, zgroma-
dzić swój naród i  wyprowadzić go na wolność. Mojżesz od razu posłuchał, 
poszedł prosto do faraona i zażądał uwolnienia Izraela. Kiedy faraon odmó-
wił, Bóg zesłał szereg plag rujnujących cały kraj.

Katastrofalne zniszczenia przekonały upartych Egipcjan, że nie są w sta-
nie oprzeć się woli Bożej. Uwolnienie Izraelitów oraz ich wyjście z kraju nie-
woli było wydarzeniem bez precedensu w historii ludzkości. Nazwano je „exo-
dus” od greckiego słowa „wyjście” i oczywiście stąd Księga Wyjścia bierze swój 
tytuł.

Ostatnie 28 rozdziałów Księgi Wyjścia opisuje wydarzenia z pierwszych 
kilku miesięcy po wyjściu Izraelitów z  Egiptu. Pan dał wtedy Mojżeszowi 
zestaw zasad, którymi naród izraelski miał się kierować. Wśród nich znala-
zły się szczególne przykazania, znane dziś jako Dekalog. Dziesięć przykazań 
wyrytych na kamiennych tablicach służyło jako podstawowy opis oczekiwań 
Boga w stosunku do Jego ludu. Cztery z nich mówią o tym, jak odnosić się do 
Boga, a sześć pozostałych dotyczy relacji z rodziną i bliźnimi. Przeanalizujemy 
te przykazania w dalszej części książki.

Księga Kapłańska, czyli trzecia księga Mojżeszowa, bierze swój tytuł od 
kapłanów, którymi byli potomkowie Lewiego, trzeciego syna Jakuba. Mojżesz 
był jednym z nich (czyli Lewitą), a całe plemię zostało wybrane przez Boga do 
służby kapłańskiej w Izraelu. W Księdze Kapłańskiej Bóg podaje szczegółowe 
wytyczne regulujące życie religijne narodu. Oprócz tego są tam setki innych 
przepisów dotyczących relacji społecznych i rodzinnych.

Ze wszystkich ksiąg biblijnych, Kapłańska jest jedną z najmniej zrozumia-
łych dla współczesnego czytelnika. Problem leży w wielkiej przepaści kultu-
rowej, dzielącej nas od Izraela z  czasów Mojżesza. Księga Kapłańska mówi 
o  wielu tradycjach, rytuałach i  obyczajach społecznych, które zanikły setki 
lat temu w większości rejonów na świecie. Mimo to zawiera ważne zasady, 
o których jeszcze będziemy wspominać.

Czwarta księga Mojżesza nosi tytuł Księga Liczb, ponieważ rozpoczyna się 
od pierwszego spisu ludności, jaki miał miejsce w Izraelu. Jest on jednak jed-
nym z pomniejszych wydarzeń opisanych w tej księdze, która stanowi przede 
wszystkim historyczny zapis pierwszych 40 lat po wyjściu Izraela z Egiptu. 
W tym okresie Izraelici żyli jako koczownicy na pustkowiach półwyspu Synaj.

Po drodze Izraelici spotykali wrogo nastawione narody. Księga Liczb 
wymienia stoczone z nimi bitwy i pokazuje, jak Bóg zapewniał zwycięstwa 
swemu ludowi, który stopniowo nabierał bojowego doświadczenia. Pod 



35Księgi Mojżeszowe

koniec Księgi Liczb czytamy o tym, jak Izrael rozłożył się obozem na granicy 
z Kanaanem, przygotowując się do objęcia ziemi obiecanej w posiadanie.

Wtedy umarł Mojżesz. Spodziewając się rychłej śmierci, napisał i wygłosił 
długie przemówienie pożegnalne do narodu, które stanowi trzon jego piątej 
księgi, zwanej Księgą Powtórzonego Prawa.

Żegnając się z  nimi, przypomniał wszystkie dobre rzeczy, jakie Bóg dla 
nich uczynił. Oprócz tego jeszcze raz po kolei wymienił moralne zasady, któ-
rych mieli przestrzegać i wezwał do ponownego zobowiązania się w tej spra-
wie. Cały naród miał przysiąc, że po wejściu do Kanaanu będzie się trzymał 
Bożych zasad. Na koniec Mojżesz powierzył przywództwo narodu Jozuemu, 
który pomagał mu od chwili wyjścia z  Egiptu. Po wyznaczeniu następcy, 
Mojżesz udał się na pobliską górę, gdzie niedługo potem zmarł.

Mojżesz zostawił nie tylko liczny lud gotowy do przejęcia nowej ziemi 
na własność, lecz również pięć najważniejszych ksiąg biblijnych. Te księgi – 
szczególnie Księga Rodzaju i Księga Wyjścia – podają fundamentalne pojęcia, 
na których osadzona jest reszta Biblii. Jedynie dzięki zrozumieniu tych zasad 
możemy uchwycić pełne znaczenie rozwoju późniejszych wydarzeń biblij-
nych. Mając to na uwadze, poświęcimy kolejnych pięć rozdziałów motywom 
przewodnim Pięcioksięgu (czyli pięciu ksiąg Mojżeszowych).

Tym samym prześledzimy cztery z  czternastu wymienionych wcześniej 
okresów biblijnej historii:

•  Okres początków,
•  Okres Abrahama i jego rodziny,
•  Okres niewoli egipskiej,
•  Okres wędrówki na pustkowiu.
Księga Rodzaju obejmuje dwa z  nich, czyli okres początków oraz okres 

Abrahama i jego rodziny. Pierwsze dwanaście rozdziałów Księgi Wyjścia mówi 
o okresie niewoli egipskiej. Reszta tej księgi dotyczy pierwszych miesięcy spę-
dzonych przez Izrael na pustkowiu półwyspu synajskiego. Pozostałe lata tej 
podróży są tematem Księgi Kapłańskiej, Księgi Liczb i Księgi Powtórzonego 
Prawa.

Poniższa tabela wymienia główne wydarzenia tych okresów i  kluczowe 
postaci, o których będziemy mówić. Może się czasem okazać pomocna, kiedy 
będziecie chcieli dokonać szybkiego podsumowania omawianego okresu.



Początki
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Stworzenie świata...................................................................................... Adam i Ewa
Stworzenie ludzkości................................................................................. Adam i Ewa
Pierwszy akt nieposłuszeństwa człowieka wobec Boga.................... Adam i Ewa
Pierwsze morderstwo.................................................................................. Kain i Abel
Powszechne zepsucie ludzkości
Potop, z którego ocalał tylko jeden człowiek z rodziną................................... Noe
Ponowne zaludnienie ziemi

Rodzina Abrahama
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Obietnice Boże dane Abrahamowi..............................Abraham, Sara, Hagar i Lot
Narodziny synów Abrahama.................................................................. Ismael, Izaak
Ofiarowanie Izaaka............................................................................. Abraham, Izaak
Małżeństwo Izaaka i narodziny jego synów...................................... Izaak, Rebeka
Podróże Jakuba i jego problemy rodzinne.......................... Rebeka, Ezaw, Jakub
..................................................................................................................... Rachela, Lea
Kariera Józefa w Egipcie.......................................................................................Józef
Przeniesienie się rodziny Jakuba do Egiptu.....................................................Józef

Niewola egipska
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Narodziny Mojżesza........................................................................... Mojżesz, Miriam
Spotkanie Boga z Mojżeszem przy gorejącym krzewie............................. Mojżesz
Plagi egipskie........................................................................................ Mojżesz, Aaron
Exodus.................................................................................................... Mojżesz, Aaron
Zniszczenie armii egipskiej................................................................ Mojżesz, Aaron
Dziesięć Przykazań............................................................................................ Mojżesz

Wędrówka po pustkowiu
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Budowa przybytku jako centrum kultu........................................................ Mojżesz
Ustanowienie praw społecznych i religijnych................................ Mojżesz, Aaron
Raport dwunastu szpiegów................................................................... Jozue, Kaleb
Kara Boża za niewiarę Izraela
Początkowy podbój terytoriów w pobliżu Kanaanu......... Jozue, Balaam, Balak
Pożegnalne przemówienie.............................................................................. Mojżesz
Śmierć Mojżesza................................................................................................ Mojżesz



Rozdział 5

OKRES POCZĄTKÓW

Biblia rozpoczyna się od prostego i wyraźnego stwierdzenia, że wszystko, 
co znamy, miało swój początek: Na początku Bóg stworzył niebo i ziemię. Jest to 
pierwszy z wielu początków w Księdze Rodzaju. Pozostałe mówią o:

•  początku ludzkości,
•  początku zła i czynienia zła przez ludzi,
•  początku śmierci i cierpienia,
•  początku miast i cywilizacji,
•  początku szczególnych obietnic Bożych (zwanych przymierzami).
Opisując stworzenie świata, Księga Rodzaju stosuje mieszaną narrację 

historyczną i symboliczną. Osoby studiujące Biblię nie zawsze się między sobą 
zgadzają co do proporcji literalnej relacji w stosunku do stosowanych metafor. 
Wikłanie się w tę dyskusję nie byłoby jednak właściwe z punktu widzenia celu 
niniejszej książki. Zamiast tego skupimy się na zasadach wyłaniających się 
w Księdze Rodzaju – czy to rozumianych dosłownie, czy symbolicznie.

Pierwsza z nich jest zawarta wyraźnie już w pierwszych słowach księgi: Na 
początku Bóg stworzył niebo i ziemię. A ziemia była bezkształtna i pusta i ciem-
ność była nad głębią, a Duch Boży unosił się nad wodami. I Bóg powiedział: Niech 
stanie się światłość. I stała się światłość (Księga Rodzaju 1:1-3).

Niemal poetycki charakter tych słów może przesłonić nam ważną prawdę, 
jaką one zawierają. Chcąc docenić jej znaczenie, należy spojrzeć na wydarzenia 
z czasów, gdy Mojżesz pisał Księgę Rodzaju. Właśnie wyprowadził Izraelitów 
z Egiptu, gdzie przez wieki pozostawali pod wpływem tamtejszej religii. Jak 
większość ludzi w starożytności, Egipcjanie czcili zjawiska i obiekty naturalne 
tak, jakby były bogami. Bogowie słońca, księżyca, wiatru, rzek, mórz – listę 
można by ciągnąć bardzo długo. Właściwie starożytne religie pogańskie miały 



38 Okres początków

pewien wspólny mianownik światopoglądowy, który wolno podsumować 
w następujących punktach:

•  wszechświat materialny jest wieczny,
•  czas istniał przed bogami,
•  bogowie ewoluowali z materialnego wszechświata,
•  cokolwiek nazwalibyśmy „duchem”, jest produktem ubocznym materii.
Tymczasem Księga Rodzaju rozpoczyna się od stwierdzenia całkowicie 

zaprzeczającego powyższym poglądom. To proste oświadczenie mówi, że:
•  Bóg istniał, zanim nastąpił początek materialnego wszechświata,
•  Bóg działał jeszcze przed początkiem czasu, jaki znamy,
•  Duch Boży poruszał się już, kiedy wszechświat fizyczny był w  fazie 

powstawania.
Wiele wieków później pojawiły się podobne idee, szczególnie wśród filo-

zofów greckich. Doszli oni do takich wniosków mniej więcej tysiąc lat po 
Mojżeszu. Za jego czasów żaden naród nie postrzegał rzeczywistości w taki 
sposób.

Mojżesz wyprowadził swój lud na pustynię, żeby tam weszli w szczególną 
relację z Bogiem. Mieli się jednoznacznie określić jako lud Boży. Było zatem 
konieczne, żeby oczyścili się z  jakiegokolwiek błędnego myślenia o  Bogu 
i  Jego naturze. W  przeciwnym wypadku mogliby pomylić Go z  bóstwami 
wyznawanymi przez okoliczne narody.

Dlatego Mojżesz rozpoczął Księgę Rodzaju od nakreślenia wyraźnej róż-
nicy między Bogiem, któremu służył, a wszystkimi innymi bóstwami. Jednym 
pociągnięciem pióra przejął inicjatywę w debacie, która toczy się do dzisiaj. 
Jest to dyskusja o tym, co leży u podstaw naszej rzeczywistości. A konkretnie, 
czy świat jest z natury duchowy czy materialny? 

Natura naszej rzeczywistości
Jak już zauważyliśmy, poganie jednomyślnie twierdzili, że otaczająca nas 

rzeczywistość jest u swych podstaw materialna. Do dzisiaj wiele szkół filozo-
ficznych nadal propaguje tę ideę. Nazywamy ten prąd filozoficzny „materia-
lizmem”, ponieważ według niego otaczająca nas rzeczywistość jest wyłącznie 
materialna i poza nią nie istnieje żadna inna. Materializm wyjaśnia wszystko 
w  kategoriach mierzalnych procesów  – nawet myśl jest niczym więcej niż 
serią impulsów elektrycznych i reakcji chemicznych w mózgu.

Biblia natomiast twierdzi, że u swoich podstaw rzeczywistość jest 
duchowa – że duch istniał przed powstaniem materialnego wszechświata, że 
istnieje niezależnie od niego, a  nawet nad nim panuje. Umysł jest nie tylko 



39Okres początków

układem reakcji elektrochemicznych. Jest również pochodną pewnej ducho-
wej istoty wewnątrz nas. Biblia opisuje ludzi jako jedyne stworzenia na naszej 
planecie posiadające ducha, co nas odróżnia od królestwa zwierząt. Mimo że 
mają one pewne podstawowe uczucia podobne do naszych, to jedynie ludzie 
doświadczają czegoś takiego jak podziw, piękno, nadzieja i zachwyt. Jednym 
słowem, tylko ludzie postrzegają życie w kategoriach znaczenia i wartości.

Ten aspekt ludzkiej egzystencji demaskuje fundamentalną wadę mate-
rializmu: nie jest on w  stanie dostatecznie wyjaśnić naszego głębokiego 
pragnienia, by nadać znaczenie i  wartość temu, co przeżywamy. Mówimy 
o czymś, że jest rozsądne albo nierozsądne, prawdziwe albo fałszywe, piękne 
lub brzydkie, moralne lub niemoralne. Ale skąd się biorą takie wartości, jeśli 
nasz umysł jest jedynie strumieniem elektronów przepływających przez sieć 
neuronową w mózgu? Jeśli umysł jest tylko ruchem materii, to skąd bierze 
się wartościowanie?

Materialiści mogą jedynie opisać wartości jako produkt uboczny ewolucji 
mózgu. Nasuwa się jednak pytanie: Jeśli mózg jest materią, to w jaki sposób 
pojawiły się w nim takie produkty uboczne? Procesy naturalne, przebiegające 
w naszych głowach czy gdziekolwiek indziej, nie wartościują ani nie mają żad-
nej wartości same w sobie. Możemy tworzyć dowolne konfiguracje materii, 
ale efektem będą zawsze naturalne procesy, a nie wartości.

Co byście pomyśleli, gdybym stwierdził na przykład, że Gwiazda Polarna 
jest bardzo rozsądna w przeciwieństwie do Syriusza? Albo gdybym zapytał, 
która faza księżyca jest najbardziej moralna. W blasku gwiazd i fazach księ-
życa nie ma nic rozsądnego ani moralnego. Jedno i drugie jest po prostu efek-
tem naturalnych procesów.

To, co jest prawdą w stosunku do gwiazd i księżyca, w równym stopniu 
odnosi się do molekuł w  mózgu. Podobnie jak miliardy gwiazd świecących 
nocą nie są w  stanie wydać z  siebie ani jednej sensownej myśli, tak samo 
miliardy elektronów przepływających przez neurony nie stworzą żadnej war-
tości. Musi istnieć coś poza i ponad sferą materialną, co umożliwia nam doce-
nianie piękna, uznawanie prawdy i pragnienie dobroci. Biblia to potwierdza, 
mówiąc o duchu, któremu Bóg dał w nas mieszkanie.

Dni stworzenia
W  pierwszym rozdziale Księgi Rodzaju ludzkość pojawia się na końcu 

pewnego procesu przebiegającego w sześciu fazach, które tekst określa jako 
dni.

•  Pierwszego dnia Bóg stworzył światłość i oddzielił ją od ciemności.



40 Okres początków

•  Drugiego dnia stworzył i  rozpostarł to, co znamy jako nieboskłon. 
Wtedy też oddzielił wody chmur (czyli parę wodną) od bezkresnych 
wód oceanu.

•  Trzeciego dnia wyłonił z  morza suchy ląd, na którym pojawiła się 
roślinność.

•  Czwartego dnia umieścił na firmamencie słońce, księżyc i gwiazdy – 
wszystko na swoim miejscu.

•  Piątego dnia stworzył ptaki i zwierzęta morskie.
•  Szóstego dnia stworzył zwierzęta lądowe, a na końcu człowieka.
Możemy patrzeć na ten proces jak na dwie grupy po trzy dni – pierwsze 

trzy dni w jednej grupie, a czwarty, piąty i szósty dzień w drugiej.
W tych grupach Bóg:

1.	 Oddziela światłość od 
ciemności.

2.	 Rozpościera nieboskłon 
nad wodami.

3.	 Oddziela suchy ląd od 
morza.

4.	 Tworzy ciała niebieskie dające i odbi-
jające światło.

5.	 Tworzy ptaki niebieskie i zwierzęta 
morskie.

6.	 Zaludnia ziemię organizmami 
żywymi.

•  Pierwszy dzień dotyczy światłości i ciemności.
•  Drugi dzień koncentruje się na atmosferze i morzach.
•  Trzeci dzień obejmuje procesy zachodzące na lądzie.
Innymi słowy, w każdym z pierwszych trzech dni Bóg stworzył konkretne 

środowisko lub miejsce zamieszkania. W odpowiadających im dniach czwar-
tym, piątym i szóstym Bóg stworzył wszystko, co zamieszkuje w każdym śro-
dowisku, jak pokazuje powyższy diagram.

Przedstawiając stworzenie w ten sposób, Mojżesz ogłosił całkowitą kon-
trolę Boga nad wszechświatem. Jest On Stwórcą zarówno stworzeń, jak i ich 
środowiska, od najmniejszego ziarenka w  ziemi do największej gwiazdy 
w odległych galaktykach.

Biblia mówi, że po sześciu dniach stworzenia Bóg odpoczął siódmego dnia. 
Jego odpoczynek stał się wzorcem dla szabatu, czyli siódmego dnia tygodnia 
poświęconego całkowitemu odpoczynkowi dla każdego Izraelity.

Warto zauważyć, że każdy dzień stworzenia Bóg kończy spojrzeniem na 
swoje dzieło i stwierdzeniem, że jest ono dobre. Te słowa zaprzeczają religiom 
– zarówno starożytnym, jak i współczesnym – które traktują ducha jako coś 



41Okres początków

dobrego w  przeciwieństwie do materii jako złej samej w  sobie. Szczególnie 
religie Wschodu mają tendencję do odrzucania wartości świata materialnego. 
Szereg greckich szkół filozoficznych przyjęło podobny pogląd, co wywarło 
trwały wpływ na religię Zachodu. Przez ponad 2000 lat wiele ruchów religij-
nych w Europie i obu Amerykach zachęcało swoich wyznawców do odrzucenia 
wszelkiej radości związanej z materialną przyjemnością i wygodą.

Biblia naucza zupełnie przeciwnie. Bóg, który jest najwyższym Duchem, 
stworzył każdą cząstkę materialnego wszechświata. W każdej fazie aktu stwo-
rzenia zatrzymał się i powiedział o wszechświecie, że jest dobry. Potem dalej 
podążał tym torem, potwierdzając wartość sfery fizycznej w  całym Piśmie 
Świętym. Bóg nigdy nie wahał się obiecywać błogosławieństw materialnych 
tym, którzy Mu służą. Powiedział do Izraela: PAN (…) przysiągł dać waszym 
ojcom, ziemię opływającą mlekiem i miodem (Księga Wyjścia 13:5). Kalendarz 
nadany przez Niego Izraelowi zawierał szereg uroczystych świąt w każdym 
roku. Każdy żołnierz w Izraelu był zwolniony ze służby wojskowej w pierw-
szym roku po ślubie, żeby mógł zostać w domu i cieszyć się przebywaniem 
z żoną.

Krótko mówiąc, Bóg zachęca nas do radowania się życiem. Zastrzega jed-
nak, żebyśmy jednocześnie nigdy nie przekraczali zakreślonych przez Niego 
granic. Według zamysłu Autora, są one określone w  nauce Biblii, żebyśmy 
mogli stwierdzić, kiedy zapędzamy się za daleko w pogoni za przyjemnością. 
Słowo Boże mówi, że mamy się zachowywać odpowiedzialnie.

Ludzka natura
Opisując stworzenie ludzkości, Księga Rodzaju podkreśla cztery aspekty 

naszej natury. Każdy z nich wiąże się z jakąś sferą osobistej odpowiedzialno-
ści. Konkretnie czytamy, że Bóg stworzył nas jako:

•  istoty duchowe,
•  istoty seksualne,
•  istoty suwerenne,
•  istoty społeczne.
Jak już mówiliśmy, Bóg stworzył ludzi na swój obraz i podobieństwo, czy-

niąc nas istotami duchowymi (Księga Rodzaju 1:27). Co za tym idzie, mamy 
żyć na takim poziomie odpowiedzialności, jaki jest niemożliwy w przypadku 
zwierząt, które nie posiadają ducha. Ten sam werset mówi, że Bóg stworzył 
nas jako mężczyzn i  kobiety. Seksualność jest jedną z  podstawowych cech 
ludzkiej natury, ponieważ taki był Jego stwórczy zamysł. Ale tak jak istnieją 



42 Okres początków

właściwe i  niewłaściwe sposoby cieszenia się dobrami materialnymi, Biblia 
w wielu miejscach podaje wskazówki właściwego rozkoszowania się seksem.

Będziemy szerzej omawiać zasady dotyczące seksualności, kiedy do 
nich dojdziemy. Na razie możemy następująco podsumować wszystko, co 
Bóg mówi na ten temat: Według Jego zamysłu, seksem należy się cieszyć 
wyłącznie w ramach relacji małżeńskich między mężem a żoną. Bóg mówi, 
że wszelki seks pozamałżeński jest pogwałceniem Jego woli i  nazywa go 
grzechem. Z drugiej strony zachęca małżonków do czerpania pełnej radości 
z pożycia seksualnego. Aby to podkreślić, umieścił w Biblii księgę, która robi 
wielkie wrażenie. Została nazwana „Pieśnią nad Pieśniami”. Jest utworem 
literackim przesyconym erotyzmem i opiewającym relacje seksualne między 
mężem a żoną.

Mojżesz wskazuje na naszą naturalną suwerenność, cytując Boże pole-
cenie skierowane do mężczyzny i kobiety, żeby czynili sobie ziemię poddaną, 
panując nad stworzeniem. Ludzkość miała panować nad rybami morskimi i nad 
ptactwem niebieskim, i nad wszelkimi zwierzętami, które poruszają się po ziemi 
(Księga Rodzaju 1:28).

Nie oznacza to, że Bóg pozwolił nam dowolnie wykorzystywać ziemię 
i  niszczyć środowisko naturalne. Wręcz przeciwnie. Biblia oczekuje od rzą-
dzących, by korzystali z niej dla dobra tych, którymi rządzą. W związku z tym 
nasza władza nad stworzeniem jest przejawem Bożego zaufania. On powie-
rzył ludzkości zadanie zarządzania Jego dziełem na ziemi. Powiedział pierw-
szemu mężczyźnie i pierwszej kobiecie, że mają dbać o miejsce, w którym ich 
umieścił (Księga Rodzaju 2:15). Dając im to polecenie, użył słowa kojarzącego 
się z opieką matki nad dzieckiem. Sugeruje ono, że mamy dbać o środowisko 
naturalne, jakby było dla nas cenne.

Księga Rodzaju podkreśla społeczny aspekt naszej natury we fragmencie, 
w którym Bóg spojrzał na pierwszego człowieka (mężczyznę imieniem Adam) 
i powiedział, że niedobrze jest człowiekowi być samemu (Księga Rodzaju 2:18). 
Pamiętajmy, że każdą fazę aktu stworzenia Bóg podsumował stwierdzeniem, 
iż „to jest dobre”. Po zakończeniu całego procesu i umieszczeniu mężczyzny 
i kobiety w ich środowisku, powiedział nawet, że to jest bardzo dobre (Księga 
Rodzaju 1:31). Pierwszą rzeczą określoną przez Niego jako „niedobra” była 
samotność człowieka.

To jest powód, dla którego Biblia poświęca tyle miejsca wskazówkom 
budowania bezpiecznego, sprawiedliwego i uczciwego społeczeństwa. Mamy 
wewnętrzną potrzebę przebywania z  innymi ludźmi. Chcemy otwarcie i 



43Okres początków

w  wolności z  nimi przestawać. Lecz w  niebezpiecznym, niesprawiedliwym 
i nieuczciwym świecie jesteśmy zmuszeni schować się w bezpiecznej skoru-
pie i ograniczyć społeczne kontakty. W rezultacie nasze życie szybko ubożeje 
emocjonalnie i psychicznie.

Ogród Eden
Istnienie zdrowego społeczeństwa wymaga przestrzegania powszechnie 

przyjętych standardów zachowania respektowanych przez każdego. Dlatego 
przechodząc do drugiego rozdziału Księgi Rodzaju, widzimy, że narracja sku-
pia się już nie na sferze fizycznej i jej stworzeniu, lecz na sferze moralnej i jej 
powstaniu. W  tym miejscu Bóg po raz pierwszy ustanawia wzorzec zacho-
wania dla mężczyzny i kobiety, po czym ostrzega ich przed konsekwencjami 
nieposłuszeństwa.

Tłem dla drugiego rozdziału Księgi Rodzaju jest rozległy, bujny ogród 
zwany Eden. Na środku niego stało „drzewo życia”. Po zjedzeniu jego owocu 
człowiek mógł żyć wiecznie. Po stworzeniu Adama i  Ewy Bóg umieścił ich 
w  tym pięknym miejscu. Zgodnie ze swoim pragnieniem, żeby czerpali 
przyjemność z życia, powiedział im, że mogą jeść do woli z każdego drzewa 
w ogrodzie, z  jednym wyjątkiem. Nie wolno im było dotykać drzewa, które 
nazwał „drzewem poznania dobra i zła”.

Nie wiemy, jaki to był gatunek drzewa i jaki rodzaj owoców wydawało. Nie 
wiemy również, w jaki sposób zjedzenie jego owocu pogłębiłoby ich rozumie-
nie dobra i zła.

Wiemy natomiast, że Bóg kazał im zostawić to drzewo w  spokoju. 
Powiedział, że złamanie tego polecenia sprowadzi na nich śmierć (Księga 
Rodzaju 2:16-17).

Tym nakazem Biblia wprowadza motywy, które powtarzają się później na 
jej kartach aż do końca.

•  Po pierwsze, Bóg dał nam wolność wyboru, nawet jeśli byłby sprzeczny 
z Jego wolą i niekorzystny dla nas.

•  Po drugie, On sam czasem nas ostrzega po to, żebyśmy mogli uniknąć 
decyzji niebezpiecznych dla siebie i otoczenia.

•  Po trzecie, Bóg nie zawsze mówi nam szczegółowo, dlaczego mamy sto-
sować się do Jego zakazów. Po prostu mówi, żebyśmy pewnych rzeczy 
nie robili.

•  Po czwarte, jeśli nie tłumaczy nam powodów konkretnego zakazu, to 
oczekuje od nas, żebyśmy Mu zaufali i mimo braku zrozumienia okazali 
posłuszeństwo. Biblia nazywa zaufanie Bogu „wiarą w Niego”. Zatem 



44 Okres początków

polecenia wydane Adamowi i Ewie sprowadzały się do tego, żeby Mu 
zaufali lub w Niego uwierzyli.

Przez jakiś czas byli posłuszni. Lecz w trzecim rozdziale Księgi Rodzaju 
pojawia się w ogrodzie kolejna istota i zaczyna podważać ich zaufanie. Tekst 
nie identyfikuje jej w tym miejscu, ale w innych fragmentach nazywa ją sza-
tanem lub diabłem. Biblia nie podaje zbyt wielu informacji na temat jego 
pochodzenia. Sugeruje, że kiedyś należał do ścisłego grona aniołów w bliskim 
otoczeniu Boga. W  którymś momencie zbuntował się i  podburzył przeciw 
Stwórcy cały zastęp innych aniołów. (Najwyraźniej aniołowie, podobnie jak 
ludzie, mają wolną wolę i mogą podejmować własne decyzje).

Gdy szatan wślizgnął się do Ogrodu Eden, przybrał postać przebiegłego 
węża. Zadając szereg przewrotnych i  dobrze przemyślanych pytań, zdołał 
podważyć zaufanie Ewy do Boga. Otwarcie zaprzeczył Jego słowom, że skut-
kiem zjedzenia owocu z drzewa poznania dobra i zła będzie śmierć. Zapewnił, 
że jeśli Ewa go skosztuje, to stanie się równa samemu Bogu w swej mądrości 
(Księga Rodzaju 3:1-6). Rozważając taką możliwość, Ewa przyjrzała się zaka-
zanemu owocowi i zobaczyła go w nowym świetle. Słowo mówi, że zauważyła 
wtedy trzy rzeczy:

•  był miły dla oka,
•  wyglądało na to, że jest smaczny,
•  kojarzył się z bramą do wielkiej mądrości i mocy.
W związku z tym uległa pokusie szatana i zjadła ten owoc. Dała go rów-

nież do spożycia Adamowi, wciągając go w akt własnego nieposłuszeństwa.
Swoim postępkiem Adam i Ewa zgrzeszyli i uruchomili proces, który aż do 

dzisiaj powoduje skażenie ludzkiej egzystencji. Grzech jest po prostu pogwał-
ceniem Bożych przykazań. Ponadto widzimy w nim pewien powtarzający się 
schemat zilustrowany wyraźnie w historii Adama i Ewy. Gdy pozwalamy się 
odwieść od Boga, u podstaw leży jedna z trzech przyczyn:

•  Decydujemy się dążyć do czegoś, co z pozoru wygląda kusząco – jak 
w przypadku Ewy, która stwierdziła, że owoc jest miły dla oka.

•  Poddajemy się podstawowym popędom i  zmysłowym żądzom (Ewa 
uznała, że owoc musi być smaczny).

•  Unosimy się pychą jak Ewa, która zapragnęła owocu, żeby stać się „jak 
Bóg”.

Nowy Testament określa te trzy rodzaje motywacji jako pożądliwość oczu, 
pożądliwość ciała i  pycha życia (1  List Jana 2:16). Wszelkie zło popełniane 



45Okres początków

przez ludzi można w zasadzie sprowadzić do braku panowania nad trzema 
powyższymi siłami w naszym życiu.

Grzech i śmierć
Adam i Ewa szybko się przekonali, że szatan ich zwiódł. Wprawdzie spo-

życie zakazanego owocu otworzyło im oczy na nieznaną im dotąd rzeczywi-
stość, lecz wcale nie zyskali przez to Bożej mądrości ani mocy. Przede wszyst-
kim doświadczyli wstydu. Grzech i wstyd sprawiają, że nie można się dobrze 
czuć w Bożej obecności. Dlatego kiedy Bóg kolejny raz odwiedził Ogród Eden, 
Adam i Ewa ukryli się przed Nim (Księga Rodzaju 3:8-10).

Z powodu swego nieposłuszeństwa zostali wygnani z ogrodu. Nie mogli 
już zjeść owocu z  drzewa życia. Znaleźli się odtąd w  świecie opanowanym 
przez śmierć. Od wydarzeń w Ogrodzie Eden siła i zasięg grzechu stale rosły. 
Każdy człowiek stał się jego ofiarą. Tam, gdzie grzech wkracza, tworzy barierę 
między Bogiem a ludzkością, jak w przypadku Adama i Ewy, którzy ukryli się 
przed Nim.

Aby usunąć te bariery, Bóg złożył Ewie szczególną obietnicę. Zanim 
wyrzucił ją z ogrodu, zapowiedział, że jeden z jej potomków zmiażdży głowę 
szatana, okupując to własnym cierpieniem (Księga Rodzaju 3:15). Bez wda-
wania się w  szczegóły Bóg dał do zrozumienia, że ten akt w  jakiś sposób 
odwróci skutki zwiedzenia Ewy przez szatana.

Zrozumiemy tę obietnicę lepiej, gdy dojdziemy do Nowego Testamentu. 
Zobaczymy wtedy, jak Jezus pokonał szatana, zadając mu ostateczny cios. Na 
razie zasygnalizujmy, że od początku Bóg miał pewien plan odwrócenia tego, 
co zrobił szatan. Wstyd i śmierć nie będą miały ostatniego słowa. Bóg powziął 
plan pokonania jednego i drugiego.

Jeśli chodzi o Adama i Ewę, to poza ogrodem czekała ich tragedia i cierpie-
nie. Początek czwartego rozdziału Księgi Rodzaju mówi, że Ewa urodziła syna 
i nazwała go Kain. Jego imię wyraża w  języku hebrajskim wielkie nadzieje, 
jakie pokładała w  nim matka. Być może myślała, że to on odwróci skutki 
rozprzestrzeniającego się grzechu. Jej nadzieje zostały jednak srodze zawie-
dzione. Kain stał się przestępcą, ponieważ zamordował własnego brata Abla. 
Na przestrzeni Biblii będziemy jeszcze spotykać postaci (a  nawet grupy), 
w których ludzie pokładali nadzieję wyzwolenia z grzechu. Ale jak przekonała 
się Ewa, w ten sposób można się jedynie głęboko rozczarować. Właśnie dla-
tego Bóg pragnie, byśmy całą naszą nadzieję położyli w Nim, w Jego obietni-
cach i Jego wierności w ich dotrzymywaniu.



46 Okres początków

Po zbrodni Kaina grzech jakby eksplodował na scenie wydarzeń. Kolejny 
rozdział Księgi Rodzaju mówi o rosnącej arogancji, żądzy władzy i przemocy, 
które ogarnęły cały świat. Degeneracja ludzkości doszła do takich rozmiarów, 
że każda myśl i każde pragnienie ludzkiego ducha były ustawicznie złe (Księga 
Rodzaju 6:5-12). Był jednak jeden godny uwagi wyjątek. Człowiek imieniem 
Noe pozostał wierny Bogu i żył sprawiedliwie, mimo całej niemoralności sze-
rzącej się dookoła.

Potop (Księga Rodzaju 6-9)
Bóg ostrzegł Noego, że zamierza zniszczyć bezczelną nikczemność ludz-

kiej rasy, zabijając wszystkich w wielkiej powodzi. Postanowił jednak zacho-
wać Noego i  jego rodzinę, żeby mogli ponownie zaludnić ziemię. Kazał mu 
zbudować ogromną łódź (Biblia nazywa ją arką) i ukryć w niej rodzinę oraz 
setki zwierząt. Księga Rodzaju 7-8 opisuje przygotowania Noego i nadejście 
potopu zgodnie z zapowiedzią Boga. Gdy wody potopu w końcu opadły, Noe 
wraz z rodziną opuścili arkę i życie na ziemi zaczęło się od nowa.

Po potopie ludzkość kontynuowała ekspansję na kolejnych terenach. 
Księga Rodzaju mówi o  zbudowaniu Babilonu i  innych miast, a  także 
o powstaniu kolejnych narodów starożytnego świata. Jednak wkrótce popa-
dły one z powrotem w arogancję i niemoralność, podobnie jak cała ludzkość 
zgładzona przez potop.

Potop świadczy o  tym, że grzech jest poważnym i  niesłabnącym pro-
blemem. Moglibyśmy się spodziewać, że druga szansa dana ludzkości wraz 
Noem i jego rodziną zawróci ich na drogę sprawiedliwości. Jednak niedługo 
po potopie grzech znowu się rozplenił, ponieważ przypomina on duchową 
infekcję. Wystarczy mu lekko uchylić drzwi, a będzie w stanie nas opanować, 
o ile mu się aktywnie nie sprzeciwimy.

Pod koniec jedenastego rozdziału Księgi Rodzaju Bóg pokazuje nam, 
jak bardzo jesteśmy podatni na wpływ zła. Takie przypomnienie jest nam 
potrzebne. Jesteśmy skłonni uwierzyć, że ludzie odwróciliby się od zła, gdyby 
zamieszkali w bujnym, wygodnym i dobrze zaopatrzonym świecie podobnym 
do Edenu. Historia Adama i Ewy pokazuje jednak coś przeciwnego. Wydaje się 
również logiczne, że dobroć powinna zapanować, gdybyśmy po prostu zgła-
dzili wszystkich nikczemników i zbudowali społeczeństwo od nowa. Historia 
o potopie i jego następstwach rozwiewa jednak to złudzenie.

Żyjemy w  świecie, w  którym zło jest głęboko zakorzenione. Możemy 
wprawdzie wprowadzić własne ludzkie metody, żeby je zwalczać – do czego 
zresztą Bóg nas powołuje – jednak nie jesteśmy w stanie go wykorzenić cał-



47Okres początków

kowicie. Jeśli chcielibyśmy odwrócić skutki zła, to musielibyśmy odwołać się 
do czegoś poza nami.

Wiedząc o tym, Bóg obiecał Adamowi i Ewie, że wprowadzi na świat kogoś, 
kto pomoże nam całkowicie zwyciężyć zło. Na początku dwunastego rodzaju 
Księgi Rodzaju Bóg rozpoczyna ten proces, nawiązując szczególną relację 
z Abrahamem – jedną z najważniejszych postaci w całej Biblii. Przejdziemy 
teraz do niego i jego niezwykłego życia.

Oglądaj: 
Księga Rodzaju, część 1



Rozdział 6

ABRAHAM, MĄŻ WIARY

Biblia przedstawia nam Abrahama, kiedy miał 75 lat. Wtedy był jeszcze 
znany jako Abram. Ponieważ hebrajski był jego rodzimym językiem, Biblia 
nazywa Abrahama i  jego potomków Hebrajczykami (Księga Rodzaju 14:13; 
39:14-17). Jego żoną była Saraj, kobieta uderzająco piękna mimo podeszłego 
wieku. Choć Abram cieszył się uznaniem i był bardzo zamożny, oboje z żoną 
bardzo martwili się z powodu bezpłodności.

Ojciec i dziadek Abrama osiedlili się w Mezopotamii nad rzeką Eufrat. Był 
to obszar znany z zaawansowanej gospodarki i cywilizacji. W dwunastym roz-
dziale Księgi Rodzaju czytamy, że Bóg objawił się Abramowi, każąc mu porzu-
cić wygodę i kulturę swojej ojczyzny. Nie precyzując, dokąd chce go popro-
wadzić, Pan powiedział po prostu: Wyjdź ze swojego kraju do miejsca, które ci 
wskażę.

Złożył również Abramowi szereg obietnic:

(...) Uczynię z  ciebie wielki naród, będę ci błogosławił i  rozsławię twoje 
imię, i będziesz błogosławieństwem. I będę błogosławił tym, którzy tobie 
będą błogosławić; a  tych, którzy przeklinają ciebie, będę przeklinać. 
W tobie będą błogosławione wszystkie narody ziemi.

Księga Rodzaju 12:2-3

Ufając Bogu, Abram rozpoczął żmudną wędrówkę wraz ze swoimi stadami, 
sługami, żoną, bratankiem o imieniu Lot i jego rodziną. Mimo że nie jesteśmy 
w stanie określić dokładnej daty rozpoczęcia tej podróży, chronologia biblijna 
umieszcza ją około 2050 roku p.n.e. Po jakimś czasie Pan zaprowadził ich do 
ziemi Kanaan, gdzie powiedział Abramowi: Twemu potomstwu dam tę ziemię, 
od rzeki Egiptu aż do wielkiej rzeki, rzeki Eufrat (Księga Rodzaju 15:18).



M
or

ze
 

śr
ód

zi
em

ne

Eg
ip

t

sy
ch

em

Be
te

l

M
or

ze
 k

as
pi

js
ki

e

d
an

A
j

M
or

ia

h
eb

ro
n

g
er

ar

Be
er

 s
ze

w
a

sz
cz

eg
ół

y 
te

go
 o

bs
za

ru
 

pr
ze

st
aw

io
ne

 s
ą 

po
 

pr
aw

ej
 s

tr
on

ie

h
ar

an

u
r

Po
dr

óż
e 

A
br

ah
am

a



50 Abraham, mąż wiary

W te dwie obietnice – że wszystkie rodziny ziemi będą w nim błogosła-
wione i że jego potomstwo stanie się wielkim narodem, mieszkającym między 
Eufratem a Egiptem – prawdopodobnie trudno było uwierzyć temu staremu 
człowiekowi. Saraj nie tylko była bezpłodna, ale była już w wieku, kiedy uro-
dzenie dziecka wydawało się niemożliwe. Lecz by potwierdzić swą obietnicę, 
Bóg zmienił imię Abramowi. Odtąd będziesz się nazywał Abraham, co znaczy 
ojciec wielu. Saraj również otrzymała nowe imię Sara, co znaczy „księżniczka”.

Bóg dotrzymuje obietnic
Bóg dotrzymał po kolei wszystkich złożonych obietnic. Tak jak zapo-

wiedział, Abraham został wielce pobłogosławiony. Jego bogactwo i  pozycja 
znacznie wzrosły w  ziemi Kanaan (Księga Rodzaju 13:2). Oprócz tego stał 
się ojcem wielu narodów, zarówno bezpośrednio, jak i  poprzez pokrewień-
stwo ze swoim bratankiem Lotem. W tej grupie narodów są Izraelici, Ismaelici 
(przodkowie dzisiejszych Arabów), a także szereg mniej licznych ludów poja-
wiających się regularnie na kartach Biblii, jak Edomici, Midianici i Ammonici.

Po znacznie dłuższym czasie Bóg wypełnił obietnicę błogosławieństwa dla 
wszystkich narodów poprzez potomstwo Abrahama. Nowy Testament mówi, 
że została ona wypełniona w Osobie Jezusa (List do Galacjan 3:16).

Bóg zapewnił Adama i  Ewę, że jeden z  ich potomków usunie szkodę 
wyrządzoną ludzkości w  wyniku grzechu. Wybierając Abrahama, zapocząt-
kował genealogię, z  której miał wywieść Jezusa. W  końcu Bóg zawęził ten 
wybór do jednej linii genealogicznej w postaci Izraela, potem do plemienia 
Judy, i  wreszcie do potomków Dawida, drugiego króla w  Izraelu (2  Księga 
Samuela 7:12-13).

Bóg wypełnił wszystkie obietnice złożone Abrahamowi – niektóre w ciągu 
kilku lat, podczas gdy inne czekały na wypełnienie przez całe wieki. W przy-
padku Jezusa minęło 2000 lat, zanim się urodził. Nawet objęcie w posiadanie 
Kanaanu, obiecane potomkom Abrahama, nastąpiło setki lat po jego śmierci. 
Bóg powiedział mu:

Wiedz o  tym dobrze, że twoje potomstwo będzie przybyszem w  cudzej 
ziemi i wezmą je w niewolę, i będzie uciskane przez czterysta lat. A ja osą-
dzę ten naród, któremu będą służyć; a  potem wyjdą stamtąd z  wielkim 
dobytkiem. (…) Dam tobie i twemu potomstwu po tobie ziemię, w której 
teraz przebywasz, całą ziemię Kanaan, jako własność na wieki.

Księga Rodzaju 15,13-14; 17,8



51Abraham, mąż wiary

Tym samym Bóg zapowiedział, że Izrael będzie w niewoli egipskiej, która 
zaczęła się jakieś 200 lat później.

Powyższe obietnice pokazują, że Bóg nie zawsze widzi czas tak jak my. 
Z naszej perspektywy obietnica nie wypełniająca się przez dziesiątki lat jest 
tylko pustym słowem. Ale dla Boga tysiąc lat jest jak jeden dzień, co potwier-
dza Nowy Testament (2 List Piotra 3:8). Z Jego perspektywy obietnica zło-
żona tysiąc lat temu jest postrzegana tak, jakby wypowiedział ją wczoraj. Nie 
spiesząc się z wypełnianiem przyrzeczeń, testuje On naszą ufność zarówno 
w stosunku do Niego samego, jak i wobec słowa, które dał. Na przestrzeni 
całej Biblii Bóg daje nadzieję tym, którzy Mu ufają.

Ale nadzieja z definicji zawiera w sobie cierpliwe oczekiwanie. Dlatego od 
najwcześniejszych scen opisanych w Biblii Bóg zaczyna pokazywać nam, jak 
ważne jest to, żeby nigdy nie tracić wiary, że On dotrzyma słowa.

Ismael i Izaak (Księga Rodzaju 16-21)
Mimo to pewien postęp w procesie wypełniania Bożej obietnicy musiał się 

zacząć za życia Abrahama. Jeśli miał zostać ojcem wielu narodów, musiał mieć 
jakieś dziecko. Czas upływał, a Sara nie stawała się coraz młodsza. Wreszcie 
wzięła sprawy we własne ręce. Miała służącą imieniem Hagar, która była nie-
wolnicą z  Egiptu. Sara zasugerowała Abrahamowi, żeby to Hagar urodziła 
upragnionego potomka. W  starożytnym świecie była to powszechna prak-
tyka, podobna do dzisiejszej koncepcji surogatki – z wyjątkiem tego, że dzisiaj 
do zapłodnienia takiej matki zastępczej dochodzi poprzez zabieg medyczny, 
a nie stosunek płciowy.

Tak jak oczekiwała Sara, Hagar zaszła w  ciążę i  urodziła syna, Ismaela. 
Nie był on jednak tym potomkiem, którego Bóg obiecał Abrahamowi. Kiedy 
Ismael miał 13 lat, Bóg po raz kolejny objawił się Abrahamowi. Będę błogosła-
wił Ismaelowi – powiedział. – I uczynię z niego liczny naród. Ale syn, przez którego 
planuję pobłogosławić cały świat, narodzi się z Sary (Księga Rodzaju 17:18-21).

Gdy Abraham usłyszał, że Sara będzie miała dziecko, zaśmiał się (Księga 
Rodzaju 17:17). Zapewne nie była to drwina z jego strony. Po prostu stwier-
dzenie, że małżeństwo w  ich wieku ma się przygotować na zrodzenie pier-
worodnego syna, wydało mu się śmieszne. Kiedy później Bóg jeszcze raz 
potwierdził swą obietnicę w  stosunku do Sary, ona również się zaśmiała 
(Księga Rodzaju 18:9-12). Lecz Bóg dotrzymał słowa i  rzeczywiście urodził 
im się syn. Dali mu trafne imię Izaak, co oznacza „śmiech”.

Oczywiście narodziny Izaaka były czymś niezwykłym. Bóg zawiesił prawa 
natury i opóźnił wypełnienie tej obietnicy po to, by pokazać coś bardzo waż-



52 Abraham, mąż wiary

nego Abrahamowi, Sarze i wszystkim, którzy Mu wierzą. Sam fakt, że Boże 
obietnice wydają się nierealne, nie wyklucza ich wypełnienia. Bóg powiedział 
do Sary: Czy jest dla mnie coś niemożliwego? (Księga Rodzaju 18:14). Jeśli 
chcemy prawdziwie ufać Bogu, to nie wolno nam zwątpić nawet wtedy, gdy 
Jego słowa są dla nas niepojęte. Na tym polega istota wiary.

Ofiarowanie Izaaka (Księga Rodzaju 22)
Co do Abrahama i Sary, to przekonali się już, że Bóg może czynić rzeczy 

z ludzkiego punktu widzenia niemożliwe. Czy to znaczy, że naprawdę nauczyli 
się ufać Mu bezgranicznie? Bóg przygotował dla Abrahama szczególną próbę, 
która miała to wykazać. Kiedy Izaak wszedł w wiek dojrzewania (według tra-
dycji było to około 12 lat), powiedział Abrahamowi, żeby zaprowadził chłopca 
na wysoką górę zwaną Moria, zbudował tam ołtarz i  przygotował ofiarę. 
Moria została później nazwana górą Syjon. Jest to miejsce, w którym miała 
zostać zbudowana Jerozolima i na której został zabity sam Jezus.

O dziwo, wiara Abrahama była tak mocna, że od razu okazał posłuszeń-
stwo. Oczywiście Boży nakaz wydawał się bezsensowny. Skoro obiecał, że 
pobłogosławi cały świat przez Izaaka, to dlaczego miałby teraz wymagać, 
żeby Abraham go zabił? W dodatku, skoro Bóg jest źródłem sprawiedliwości 
i wyznacznikiem moralności, jak mógłby zażądać od Abrahama ofiarowania 
własnego dziecka, tak jak robili to poganie?

Jednak mimo że nakaz wydawał się nielogiczny i  moralnie wątpliwy, 
Abraham był gotów mu się poddać. Komentując to wydarzenie, Nowy 
Testament sugeruje, że patriarcha myślał o  tym, co Bóg może mieć w  pla-
nie, i  doszedł do wniosku, że Izaak zostanie wzbudzony z  martwych (List 
do Hebrajczyków 11:17-19). Bóg miał jednak własny plan, gdy obaj szli na 
górę Moria. W chwili, w której Abraham podniósł rękę, żeby wbić nóż w pierś 
swego syna, Bóg powstrzymał jego dłoń. Pochwalił jego wiarę i wskazał na 
barana, który zaplątał się w krzakach i który miał zostać ofiarowany zamiast 
Izaaka.

Historia o  Izaaku jest wielką lekcją o  istocie wiary. Idąc za Bogiem, 
możemy czasem stawać w obliczu takich sytuacji, w których On będzie ocze-
kiwał od nas decyzji nielogicznych z naszego punktu widzenia. Na przykład 
nauki Jezusa zawierają wiele zasad sprzecznych z naszym pojmowaniem roz-
sądku i sprawiedliwości. Głosi się w nich, żebyśmy nie oddawali, kiedy ktoś 
nas uderzy (Ewangelia Mateusza 5:39). Każe się nam  odpuszczać winowaj-
com, nawet jeśli zawinili wobec nas setki razy (Ewangelia Mateusza 18:21-
22). Nakazano także czynić dobrze tym, którzy nas krzywdzą (Ewangelia 



53Abraham, mąż wiary

Łukasza 6:27-28). Nie robilibyśmy tego wszystkiego, chcąc kierować się wła-
snym zdrowym rozsądkiem czy instynktem. Lecz Bóg przekonuje nas, żeby-
śmy Mu zaufali i odkryli, jak owocne jest życie w posłuszeństwie.

Relacje wynikające z przymierza
Sytuacja, w której Abraham omal nie złożył Izaaka w ofierze, była ostat-

nim ważniejszym wydarzeniem w jego życiu. Biblia podaje jeszcze kilka ostat-
nich szczegółów, mówiąc o  schyłku życia patriarchy; o  małżeństwie Izaaka 
i  Rebeki, o  śmierci Sary i  jej pogrzebie, a  także o  powtórnym małżeństwie 
Abrahama z kobietą imieniem Ketura, która urodziła mu kolejnych synów. Te 
historie stanowią jednak jedynie epilog dla jego drogi wiary.

Jeden aspekt opowieści o  Abrahamie zbadamy jednak dokładnie, mia-
nowicie to, w jaki sposób Bóg sformułował złożone mu obietnice. Zrobił to 
w formie przymierza (Księga Rodzaju 15:18; 17:10). Zawieranie przymierza 
jest charakterystyczne dla postępowania Boga wobec ludzi na kartach Pisma 
Świętego. Wcześniej zawarł przymierze z Noem, obiecując, że już nigdy nie 
zniszczy ludzkości przez potop (Księga Rodzaju 9:9). W historii biblijnej 
Bóg zawierał przymierze wiele razy, zarówno z  pojedynczymi ludźmi, jak i 
z całymi narodami.

Powinniśmy zatem zaznajomić się z  koncepcją przymierza. Możemy je 
rozumieć jako uroczyste zobowiązanie się do wypełnienia złożonej obietnicy. 
Cytując słowa samego Boga, przymierze z  Abrahamem było równoznaczne 
z obietnicą „dotrzymania przysięgi” (Księga Rodzaju 26:3).

W starożytnym świecie przymierza były czymś powszechnym. Archeolodzy 
odkryli tysiące dokumentów zawierających ich treść. Były one odpowiedni-
kami zawieranych dzisiaj umów. Istniały jednak zasadnicze różnice między 
ówczesnym przymierzem a współczesną umową. Typowe przymierze za cza-
sów Abrahama było zawierane z inicjatywy kogoś o wysokiej pozycji, często 
władcy. Wchodził on w przymierze z poddanym. Umowa ta zawierała kon-
kretne błogosławieństwa obiecane poddanemu.

Warto zauważyć, że w dokumentach z treścią przymierza najczęściej nie 
ma wzmianek o tym, do czego zobowiązuje się strona zależna. Nie było takiej 
potrzeby, ponieważ wszyscy znali te wymagania  – poddany miał być gotowy 
do czynienia wszystkiego, czego zażądał jego pan. Tak samo wyglądały Boże 
przymierza zawierane w Biblii; jakby Bóg udzielał jednostronnego błogosła-
wieństwa osobie, z  którą przymierze zawierał. Jednak domyślnie umowa 
ta zakładała posłuszeństwo poddanego. Jeśli był nieposłuszny, to inicjator 
przymierza rezerwował sobie prawo do wycofania złożonych obietnic.



54 Abraham, mąż wiary

Przykład znajdujemy w Księdze Liczb, gdzie czytamy o przymierzu zawar-
tym przez Boga z  Pinchasem, wnukiem Aarona (brata Mojżesza). Pinchas 
był szczególnie gorliwy w zachowywaniu czystości oddawania chwały Bogu 
Izraela. W związku z tym Bóg obiecał mu, że urząd arcykapłana będzie zawsze 
przechodził z ojca na syna w jego rodzinie (Księga Liczb 25:10-13). Na pierw-
szy rzut oka wygląda to na bezwarunkową obietnicę. Jednak istniało milczące 
założenie zrozumiałe dla obu stron, że całkowite nieposłuszeństwo wobec 
Boga unieważni to przymierze.

Do tego właśnie doszło kilka pokoleń później. Heli, potomek Pinchasa, 
służył jako arcykapłan przez 40 lat. Miał dwóch synów, Pinchasa (niewąt-
pliwie na cześć swego słynnego przodka) i Hofniego. Obydwaj kradli ofiary 
składane na Bożym ołtarzu. Poza tym cudzołożyli z kobietami służącymi u 
wejścia do namiotu zgromadzenia. W dodatku Heli nie zrobił w tej sprawie 
nic poza ustnym napomnieniem synów za ich zachowanie (1 Księga Samuela 
2:22-25).

Dlatego Bóg wysłał do Helego posłańca, odwołując długotrwałe przymie-
rze zawarte z jego rodem. Przeczytajmy wypowiedź posłańca, która właśnie 
do tego się sprowadza:

Dlatego PAN, Bóg Izraela, mówi: Wprawdzie powiedziałem: Twój dom 
i dom twego ojca będzie chodzić przede mną na wieki, ale teraz PAN mówi: 
Nie będzie tak! Tych bowiem, którzy mnie czczą, ja będę czcić, a ci, którzy 
mną gardzą, będą wzgardzeni.

1 Księga Samuela 2:30

Bóg powiedział również, że odbierze kapłaństwo rodowi Helego i  da 
komuś innemu, kto będzie Mu wierny (1 Księga Samuela 2:31-36). Wkrótce 
potem Heli i jego synowie zmarli w tym samym dniu (1 Księga Samuela 4:17-
18), a Bóg odebrał kapłaństwo ich domowi.

Przymierza łaski
Warto również zauważyć, że zawierając przymierza, Bóg najpierw oferuje 

błogosławieństwa, a następnie wzywa strony korzystające z nich, żeby były 
Mu posłuszne w ramach wdzięczności. Jest to dokładne przeciwieństwo tego, 
jak wielu ludzi myśli o służbie Bogu. Naszą naturalną tendencją jest przekona-
nie, że najpierw musimy być Mu doskonale posłuszni, a dopiero wtedy będzie 
nam błogosławił. Inaczej mówiąc, uważamy, że musimy zaskarbić sobie Jego 
przychylność.



55Abraham, mąż wiary

Biblia odpowiada, że nie jesteśmy w  stanie sobie na to zasłużyć. Boża 
przychylność w  stosunku do nas jest zawsze niezasłużona (List do Efezjan 
2:8-9). Biblijnym określeniem tej przychylności jest „łaska”. Bóg okazuje nam 
łaskę – czyli niezasłużoną przychylność – ponieważ nas kocha i chce nam dać 
to, co najlepsze. Dlatego ma dla nas błogosławieństwa i środki niezbędne do 
prowadzenia duchowego życia w mocy.

Jeśli jesteśmy szczerze wdzięczni za to, co Bóg nam dał, to odpłacamy 
Mu się przestrzeganiem Jego praw i przykazań. Niewdzięczność jest zawsze 
traktowana w Biblii jako poważny grzech (zob. np. List do Rzymian 1:21). Bóg 
wielokrotnie przypominał Izraelowi przez proroków o tym, co dla nich zrobił, 
i pytał, dlaczego odpłacają Mu za to obojętnością i nieposłuszeństwem.

Innymi słowy, Boża miłość uruchamia pewien proces, który postępuje:
•  od łaski
•  przez przymierza będące jej wyrazem
•  oraz błogosławieństwa płynące z przymierzy
•  do wdzięczności za te błogosławieństwa
•  oraz posłuszeństwa płynącego z wdzięczności.
Jednym z wyrazów wdzięczności, jakiej Bóg od nas oczekuje, jest dotrzy-

mywanie przymierza w ramach wspólnoty z innymi jego uczestnikami. Bóg 
dał nam słowo, którego dotrzymuje, i wzywa nas do tego samego. Gdy ludzie 
dotrzymują umów i danego słowa – nawet jeśli muszą ponieść jakieś koszty – 
wówczas społeczeństwo osiąga swój najwyższy potencjał.



Rozdział 7

RODZINA ABRAHAMA

Biblia jest opowieścią o  Bogu czyniącym niezwykłe rzeczy przez naj-
zwyklejszych ludzi. Mężczyźni i kobiety, których spotykamy na jej kartach, 
są tacy jak my, żyją w prawdziwym świecie i zmagają się z normalnymi pro-
blemami codziennego życia. Biblia nie idealizuje ich osiągnięć i  nie pomija 
wad ich charakterów. Po prostu opisuje to, co robili, zarówno w dobrym, jak 
i w złym sensie.

Ta szczerość ma pewien cel. Zaprzecza ludzkiej tendencji do wierzenia, że 
Bóg działa jedynie przez ludzi żyjących w doskonały sposób. To błędne prze-
konanie, tak powszechne w całej historii ludzkości, uniemożliwia wielu oso-
bom podjęcie służby dla Niego. Aby temu zaradzić, Słowo Boże pozwala nam 
zobaczyć niedoskonałości tych, przez których Bóg dokonuje wielkich czynów.

Ta zasada przejawia się chyba najczęściej w drugiej połowie Księgi Rodzaju. 
Spotykamy tam późniejsze pokolenia rodziny Abrahama. Ogólnie byli to 
ludzie prawi, mężczyźni i kobiety kierujący się wiarą i zasadami. Zdarzało im 
się jednak popadać w małostkowość, przejawiać zazdrość, wywoływać kon-
flikty i oszukiwać. Mimo to Bóg ich nie skreślał. W każdym kolejnym pokole-
niu odnawiał obietnice złożone Abrahamowi. Oprócz tego nadal pragnął mieć 
z nimi osobistą relację – nawet jeśli zachowywali się nieodpowiednio.

Konflikty i  zawiść były w  tej rodzinie normą jeszcze za czasów samego 
Abrahama. On i  jego bratanek Lot musieli się rozstać, ponieważ ich słudzy 
nieustannie się kłócili o źródła wody i pastwiska dla trzód (Księga Rodzaju 
13:5-13). Nawet w domu Abrahama nieustannie wybuchały kłótnie między 
jego żoną Sarą a nałożnicą Hagar. Później synowie obu kobiet darzyli się wza-
jemną niechęcią, ponieważ Ismael znajdował wyraźną przyjemność w pogar-
dzaniu Izaakiem. Problem stał się na tyle poważny, że Sara wreszcie postano-



57Rodzina Abrahama

wiła go rozwiązać i zażądała od Abrahama, żeby wyrzucił Hagar z domu, co 
zrobił bardzo niechętnie (Księga Rodzaju 21:8-21).

Rodzinne spory prześladowały Izaaka jeszcze długo po tym, jak opuścił 
namiot ojca. Człowiek, którego imię oznacza „śmiech”, często doświadczał 
smutku, ponieważ jego żona Rebeka i  syn Jakub doprowadzili do perfekcji 
sztukę oszustwa i zdrady. Jakub stał się później ojcem Izraelitów.

Jakub i Ezaw (Księga Rodzaju 27-28)
Jakub od urodzenia był przeciwieństwem swego brata bliźniaka Ezawa, 

zarówno pod względem wyglądu, jak i  osobowości. Ezaw był owłosiony od 
stóp do głów. Uwielbiał polować i przebywać poza domem. Natomiast Jakub 
miał gładką skórę i był domatorem. Dzisiaj nazwalibyśmy go maminsynkiem.

Ezaw jako pierworodny syn został ulubieńcem Izaaka. Tymczasem Rebeka 
faworyzowała Jakuba, co stało się zarzewiem otwartego konfliktu pomiędzy 
chłopcami, kiedy weszli w wiek męski. Pewnego dnia Jakub właśnie przyrzą-
dzał soczewicę, gdy Ezaw wrócił do domu po długim polowaniu. Kompletnie 
wycieńczony i bardzo głodny, poprosił brata o coś do jedzenia. Jakub, który 
zawsze korzystał z okazji do osiągnięcia korzyści, odpowiedział: Dam ci miskę 
soczewicy, jeśli oddasz mi swoje szczególne prawa, które przysługują ci jako pier-
worodnemu. Wygłodzony Ezaw przyjął tę propozycję.

Na tym jednak knowania Jakuba się nie skończyły. Kiedy Izaak był już 
stary i niedowidział, Jakub oszukał własnego ojca, żeby okraść Ezawa po raz 
drugi. Tym razem Rebeka uczestniczyła w spisku, a nawet była jego inicja-
torką. Wszystko zaczęło się od tego, że usłyszała rozmowę między synami. 
Izaak, obawiając się, że niedługo może umrzeć, chciał udzielić synom swego 
błogosławieństwa. Był to wtedy powszechny zwyczaj, który w każdej rodzi-
nie traktowano bardzo poważnie. Ojciec, który odmawiał błogosławieństwa 
synowi, faktycznie go wydziedziczał, czyniąc chłopca wyrzutkiem w oczach 
wszystkich krewnych.

Udzielając błogosławieństwa, ojciec zazwyczaj przekazywał pierworod-
nemu synowi przywództwo w rodzinie. Izaak zamierzał przekazać je Ezawowi. 
Najpierw jednak poprosił go, żeby upolował mu jakąś zwierzynę i przyrządził 
posiłek. Przygotuj mi smaczną potrawę – powiedział. – Kiedy ją zjem, udzielę ci 
błogosławieństwa.

Ezaw natychmiast wyszedł, żeby spełnić prośbę ojca. Tymczasem Rebeka 
poszła do Jakuba i  kazała mu przynieść dwa koźlęta z  trzody, które przy-
rządziła tak, jak lubił jej mąż. Następnie ubrała Jakuba w szaty jego brata, 
pokryła jego gładkie ręce kozim futrem i powiedziała mu, żeby zaniósł ojcu 



58 Rodzina Abrahama

potrawę, udając Ezawa. Jakub – mimo że nie czuł się z tym dobrze – postąpił 
według poleceń matki. Podstęp się udał, bo Izaak miał już bardzo słaby wzrok. 
Zjadł i udzielił Jakubowi błogosławieństwa przysługującego pierworodnemu.

Gdy Ezaw wrócił z  polowania i  zobaczył, co się stało, rozgniewał się. 
Niedługo później szykował już plan zamordowania swego brata. Chcąc chro-
nić ulubionego syna, Rebeka szybko wysłała go do Mezopotamii, do domu 
swego brata Labana. Z  powodu pospiesznego opuszczenia domu Jakub 
podróżował samotnie, miał mało żywności i obozował na otwartym terenie.

Pewnej nocy w  miejscu zwanym Betel Bóg objawił mu się we śnie 
i powiedział:

Ja jestem PAN, Bóg twego ojca Abrahama i  Bóg Izaaka. Ziemię, na któ-
rej leżysz, dam tobie i twemu potomstwu. A twoje potomstwo będzie jak 
proch ziemi i rozprzestrzenisz się na zachód i na wschód, na północ i na 
południe. A w tobie i w twoim potomstwie będą błogosławione wszystkie 
narody ziemi.

Księga Rodzaju 28:13-14

Bóg zakończył swoje objawienie dane Jakubowi, dodając: Oto ja jestem 
z  tobą i będę cię strzegł, gdziekolwiek pójdziesz, i przyprowadzę cię z powrotem 
do tej ziemi. Bo nie opuszczę cię, aż spełnię to, co ci obiecałem (Księga Rodzaju 
28:10-15).

Te słowa brzmią znajomo. Są podobne do obietnicy złożonej niegdyś 
Abrahamowi. Powtarzając je Jakubowi, Bóg postanowił działać przez Jakuba 
w wypełnianiu przymierza zawartego wcześniej z Abrahamem. Ale dlaczego 
akurat Jakub? Oto człowiek, który jest uciekinierem z powodu przekupienia 
własnego brata i  oszukania ojca. Taki ktoś przecież nie zasługuje na Bożą 
przychylność.

I  właśnie o  to chodzi w  całej historii. Bóg nie okazuje przychylności 
Jakubowi dlatego, że na nią zasłużył. Po prostu mówi, że nic, co zrobił Jakub, 
nie uniemożliwia Bogu, by go błogosławić w  przyszłości. Na przykładzie 
Jakuba Bóg mówi to samo do nas. Bez względu na to, jak źle postępowaliśmy 
w przeszłości, Bóg zachęca nas, żebyśmy wznieśli się ponad to i wypełnili Jego 
powołanie. Nie oznacza to, że On akceptuje zło, które uczyniliśmy – podobnie 
jak nie akceptował kłamstw i oszustw Jakuba. Bóg nie chce jednak, by ciężar 
z przeszłości utrudniał nam przyjęcie obietnic na przyszłość.



59Rodzina Abrahama

Rodzina Jakuba (Księga Rodzaju 29-37)
Jakub miał przed sobą ciekawą przyszłość. W  Mezopotamii spotkał 

Rachelę, swoją kuzynkę, w której się zakochał od pierwszego wejrzenia. Lecz 
jej ojciec Laban był człowiekiem równie biegłym w  sztuce oszukiwania jak 
sam Jakub. Teraz młody oszust miał się nauczyć, jak się czuje ofiara krętactw 
i podstępów. Poprosił Labana o zgodę na poślubienie Racheli, na co Laban się 
zgodził, ale pod jednym warunkiem: kandydat na zięcia miał najpierw prze-
pracować dla niego przy trzodach siedem lat. Jakub przystał na te warunki 
i pracował u Labana. Okazało się jednak, że zamiast Racheli dostał za żonę jej 
starszą siostrę Leę. Oczywiście zaprotestował, na co Laban odpowiedział, że 
da mu również Rachelę – ale w zamian za dodatkowe siedem lat służby.

Jakub tak bardzo kochał Rachelę, że się na to zgodził. Podczas siedmiu lat 
pracy u jej ojca bardzo się wzbogacił. Lecz jego rodzina była rozdarta przez 
spory tak samo jak w jego domu rodzinnym. Przede wszystkim Jakub nigdy 
nie traktował Lei z taką samą czułością, jaką darzył Rachelę. Być może Lea 
kojarzyła mu się z nieuczciwością Labana. Z powodu tego nierównego trakto-
wania przez męża, między siostrami oraz ich dziećmi panowała niechęć. Poza 
tym jakby tego było mało, Jakub otwarcie wyrażał wyjątkową przychylność 
wobec Józefa, pierworodnego syna Racheli.

W tych okolicznościach Laban nadal próbował oszukiwać Jakuba i wyko-
rzystywał ku temu wszelkie sposobności. Jego frustracja stale rosła, aż wresz-
cie nie mógł już znieść postępowania teścia. Bez słowa pożegnania wziął 
swoje trzody i wyruszył do ziemi Kanaan. Po drodze próbował zrekompenso-
wać krzywdy wyrządzone Ezawowi i odnowić relacje z Izaakiem. W między-
czasie Ezaw stał się zamożnym człowiekiem. Odstawiwszy na bok wszelkie 
animozje, ruszył na spotkanie brata i przywitał go na swojej ziemi.

Wkrótce po przybyciu do Kanaanu Jakub miał kolejne spotkanie z Bogiem, 
po którym otrzymał nowe imię Izrael, czyli „Ten, który walczył z  Bogiem” 
(Księga Rodzaju 35:9-12). Jego potomkowie przyjęli to imię i noszą je po dziś 
dzień. W Kanaanie Jakub otrzymał kolejny cios. Rachela, którą tak bardzo 
kochał, zmarła przy porodzie swojego drugiego, a  jego dwunastego syna, 
Beniamina. Teraz, gdy Racheli już nie miał, obaj jej synowie stali się szczegól-
nie drodzy sercu Jakuba. Jawnie faworyzując Józefa, sprawił mu na urodziny 
wspaniały płaszcz, pokazujący wyjątkową pozycję chłopca w oczach ojca.

Pozostali bracia, urażeni preferowaniem Józefa, uknuli zemstę. Po raz 
kolejny Jakub-oszust sam miał zostać perfidnie oszukany. Najpierw bracia 
zaatakowali Józefa, związali go i oddali handlarzom niewolników zmierzają-



60 Rodzina Abrahama

cym do Egiptu. Następnie zmoczyli jego szatę we krwi i przynieśli ojcu, prze-
konując go, że Józef padł ofiarą jakiegoś dzikiego zwierzęcia. Jak się łatwo 
domyślić, Jakub był załamany. Po stracie Racheli i Józefa nic nie było w stanie 
go pocieszyć.

Józef w Egipcie (Księga Rodzaju 39-50)
Podczas gdy ojciec Józefa pogrążył się w  smutku, sam chłopak popadł 

w  jeszcze większe tarapaty. Niegdyś był ulubieńcem bogatego ojca, a  teraz 
został niewolnikiem w domu egipskiego urzędnika. Wkrótce jednak dał się 
poznać jako człowiek o  nieskazitelnym charakterze. W  przeciwieństwie do 
swego ojca, który był nieuczciwy i  nieszczery, Józef dzięki nienagannemu 
postępowaniu zyskał znakomitą reputację.

Pierwsza próba charakteru nastąpiła w chwili, gdy żona jego pana chciała 
go uwieść. Wiedząc, że współżycie z żoną innego mężczyzny jest złe, Józef 
odrzucił jej awanse. Gdy naciskała, oddalił się od niej, wybiegając z  domu. 
Wzgardzona kobieta postanowiła się zemścić i poszła do męża na skargę, że 
Józef próbował ją zniewolić.

Ponieważ Józef nie był w stanie oczyścić się z tych zarzutów, wylądował 
w  więzieniu. Tam zaskarbił sobie takie zaufanie ze strony naczelnika, że 
został mianowany nadzorcą. Józef stał się również znany wśród więźniów 
z  tego, że umiał wykładać znaczenie snów. Wśród osadzonych był między 
innymi były osobisty sekretarz faraona. Został on później przywrócony do 
służby i w końcu pomógł Józefowi odzyskać wolność. Król miał pewien szcze-
gólnie niepokojący sen i nikt nie umiał mu wyłożyć jego znaczenia. Wtedy 
przywrócony do służby sekretarz przypomniał sobie o Józefie i zorganizował 
mu audiencję u władcy.

Usłyszawszy treść snu, Józef wyjaśnił, że Bóg ostrzegł w ten sposób o nad-
chodzącej suszy, która miała być katastrofalna w skutkach. Przed nastaniem 
suszy miało być siedem lat wyjątkowo obfitych zbiorów, lecz potem miało 
nastać siedem lat głodu.

Józef doradził faraonowi, żeby przygotował Egipt na suszę, budując wiel-
kie magazyny na zboże zebrane w okresie dobrych żniw.

Będąc pod wrażeniem wykładu Józefa, faraon zaczął napełniać spichle-
rze nadmiarem zebranego zboża, ustanawiając młodego doradcę kierowni-
kiem całego przedsięwzięcia. Kiedy prawość jego charakteru i niezawodność 
w działaniu uwidoczniły się w pełni, faraon awansował Józefa na przełożo-
nego nad wszystkimi ministrami.

D
rz

ew
o 

ge
ne

al
og

ic
zn

e 
A

br
ah

am
a

Te
ra

ch

A
br

am
/A

br
ah

am
N

ac
ho

r

H
ag

ar
 

(n
ie

w
ol

ni
ca

 S
ar

y)
K

et
ur

a 
(p

o 
śm

ie
rc

i S
ar

y)
Sa

ra
j/

Sa
ra

 (s
io

st
ra

 
pr

zy
ro

dn
ia

 A
br

ah
am

a

Iz
aa

k
Is

m
ae

lic
i

R
eb

ek
a

La
ba

n

Le
a

Zi
lp

a 
(n

ie
w

ol
ni

ca
 

Le
i)

Bi
lh

a 
(n

ie
w

ol
ni

ca
 

R
ac

he
li)

R
ac

he
la

6 
sy

nó
w

Is
m

ae
lic

i
Ed

om
ic

i

5.
 D

an
6.

 N
af

ta
li

11
. J

óz
ef

12
. B

en
ia

m
in

7.
 G

ad
8.

 A
se

r
1.

 R
ub

en
2.

 S
ym

eo
n

3.
 L

ew
i

4.
 J

ud
a

9.
 Is

sa
ch

ar
10

. Z
eb

ul
on

12
 p

le
m

io
n 

Iz
ra

el
a

R
óż

ne
 p

le
m

io
na

 
A

ra
bs

ki
e

Be
tu

el

H
ar

an

Lo
t

M
oa

bi
ci

A
m

m
on

ic
i

2.
 J

ak
ub

 /
 Iz

ra
el

1.
 E

za
w

 /
 E

do
m



61Rodzina Abrahama
D

rz
ew

o 
ge

ne
al

og
ic

zn
e 

A
br

ah
am

a
Te

ra
ch

A
br

am
/A

br
ah

am
N

ac
ho

r

H
ag

ar
 

(n
ie

w
ol

ni
ca

 S
ar

y)
K

et
ur

a 
(p

o 
śm

ie
rc

i S
ar

y)
Sa

ra
j/

Sa
ra

 (s
io

st
ra

 
pr

zy
ro

dn
ia

 A
br

ah
am

a

Iz
aa

k
Is

m
ae

lic
i

R
eb

ek
a

La
ba

n

Le
a

Zi
lp

a 
(n

ie
w

ol
ni

ca
 

Le
i)

Bi
lh

a 
(n

ie
w

ol
ni

ca
 

R
ac

he
li)

R
ac

he
la

6 
sy

nó
w

Is
m

ae
lic

i
Ed

om
ic

i

5.
 D

an
6.

 N
af

ta
li

11
. J

óz
ef

12
. B

en
ia

m
in

7.
 G

ad
8.

 A
se

r
1.

 R
ub

en
2.

 S
ym

eo
n

3.
 L

ew
i

4.
 J

ud
a

9.
 Is

sa
ch

ar
10

. Z
eb

ul
on

12
 p

le
m

io
n 

Iz
ra

el
a

R
óż

ne
 p

le
m

io
na

 
A

ra
bs

ki
e

Be
tu

el

H
ar

an

Lo
t

M
oa

bi
ci

A
m

m
on

ic
i

2.
 J

ak
ub

 /
 Iz

ra
el

1.
 E

za
w

 /
 E

do
m



62 Rodzina Abrahama

Rodzina Józefa mieszkająca w  Kanaanie w  ogóle o  tym nie wiedziała. 
Gdy jednak nastąpił siedmioletni głód przepowiedziany we śnie, zaczęło im 
brakować żywności. Dowiedziawszy się, że Egipt jest dobrze zaopatrzony, 
Jakub wysłał synów, żeby nakupili tam zboża. Zrządzeniem Bożym negocja-
cje zaprowadziły ich przed oblicze samego Józefa, którego nie rozpoznali. On 
również nie ujawnił przed nimi swej tożsamości od razu. Zrobił to dopiero 
w wybranej przez siebie chwili.

Gdy bracia Józefa dowiedzieli się, że stoją przed nim, mieli mieszane 
odczucia. Pamiętając o  krzywdzie, jaką mu wyrządzili, obawiali się zemsty 
człowieka posiadającego teraz wielką władzę. Lecz Józef zareagował podob-
nie jak Ezaw w stosunku do Jakuba. Zapominając o ich winie, wyściskał braci 
i zaprosił ich do Egiptu wraz z ojcem i całą pozostałą rodziną.

Tak zaczął się 430-letni pobyt potomków Abrahama w  Egipcie (Księga 
Wyjścia 12:41). Po śmierci Jakuba Józef przeniósł kości ojca z powrotem do 
Kanaanu i  tam je pochował. Później, tuż przed własną śmiercią, sam Józef 
wymógł na Izraelitach, żeby zabrali jego kości ze sobą, gdy Bóg ich tam zapro-
wadzi. Kiedy czterysta lat później rzeczywiście wędrowali do ziemi kananej-
skiej, spełnili jego prośbę (Księga Wyjścia 13:19).

Lekcje z Księgi Rodzaju
Wraz ze śmiercią Józefa kończy się Księga Rodzaju, która przedstawia nie-

które kluczowe koncepcje w Piśmie Świętym. Szczególnie ważne jest to, co 
ta księga mówi o naturze Boga. Jak widzieliśmy, zaczyna się ona od podkre-
ślenia Jego niezrównanej mocy i potęgi. Potem szybko pokazuje Jego zaan-
gażowanie w historię ludzkości. Śledząc je, zaznaczyliśmy Jego przychylność 
i  łaskawość, nawet wobec ludzi, którzy na to nie zasługują. Później Biblia 
będzie używać słowa „łaska”, żeby opisać ten aspekt natury Boga.

Z drugiej strony nie powinniśmy podkreślać łaski kosztem innego aspektu 
Jego natury, który również jest w  pełni objawiony w  Księdze Rodzaju. On 
jest Bogiem, który poważnie traktuje grzech i  niemoralność. Ta księga 
zawiera również niezapomniane sceny Bożego sądu. Wygnał On Adama i Ewę 
z Ogrodu Eden, ponieważ byli nieposłuszni. Zniszczył ludzkość współczesną 
Noemu z  powodu panującej wtedy bezbożności. Za życia Abrahama obró-
cił w proch Sodomę i Gomorę za bezwstyd i niemoralność ich mieszkańców 
(Księga Rodzaju 18:16-19,29). Poza tym poprzysiągł ukarać tych, którzy znie-
wolili potomków Abrahama (Księga Rodzaju 15:14).

Dlaczego więc Bóg jednym okazuje łaskę, a innych karze? Różnica polega 
na tym, co jest w sercu konkretnej osoby. (Biblia używa słowa „serce”, mówiąc 



63Rodzina Abrahama

o najgłębszych pokładach naszego jestestwa, gdzie kształtują się nasze decy-
zje i postawy). Tak długo, jak ludzie szukają Boga i chcą czynić dobrze, On 
pracuje nad nimi cierpliwie, mimo ich upadków. Jeśli jednak ich serca stają się 
zatwardziałe w stosunku do Niego albo gdy obojętnieją na zasady moralności 
i  sprawiedliwości, wówczas zaczyna On ich ostrzegać przed nadchodzącym 
sądem. Ze względu na swoje przywiązanie do dobra, Bóg nie może pozwolić, 
żeby zło panowało w nieskończoność. Kiedy ludzie nie słuchają Jego ostrze-
żeń, wtedy narażają się na poważne konsekwencje, ze zniszczeniem włącznie.

Księga Rodzaju wzywa nas również do przemyślenia własnych zachowań 
wobec innych ludzi. Wskazuje na to, jak ważne jest:

•  uczciwe traktowanie bliźnich,
•  osobista prawość, 
•  zdolność do przebaczania.
Nieszczęścia trapiące rodziny Izaaka i Jakuba przedłużały się z powodu 

wzajemnej nieuczciwości. Faworyzowanie jednych kosztem drugich powodo-
wało urazy trwające przez całe życie. Wykorzystywanie pozostałych członków 
rodu prowadziło do trwałego wyobcowania. Trzeba tutaj wyjaśnić, że nie-
które doraźne korzyści były uzyskiwane podstępem. Tymczasem w Księdze 
Rodzaju, podobnie jak w życiu każdego z nas, cena takich zachowań jest na 
dłuższą metę większa od doraźnych zysków.

Gdy Ezaw przyszedł głodny z  polowania, przyzwoitość nakazywałaby 
Jakubowi natychmiast nakarmić brata. Zamiast tego on wykorzystał sytu-
ację i zmusił Ezawa do sprzedania pierworództwa (czyli praw przysługujących 
pierworodnemu synowi – przyp. tłum.). Niewątpliwie Jakub wykazał wiele 
sprytu, realizując własne interesy kosztem brata, lecz samolubne postępowa-
nie ostatecznie zmusiło go do ucieczki z domu, żeby ratować życie.

Następnie mamy Labana. Kiedy zamiast Racheli wydał Leę za Jakuba, 
prawdopodobnie gratulował sam sobie przebiegłości. Niewątpliwie był równie 
zadowolony z siebie, pozbawiając zięcia zapłaty za jego pracę (Księga Rodzaju 
31:41-42). Ostatecznie jednak wiele stracił w wyniku swojego egoizmu. Gdy 
Jakub w końcu spakował się i odszedł, Laban nie miał później nawet okazji, 
żeby ponownie zobaczyć się z wnukami.

Przypadki nieuczciwego traktowania ludzi w  Księdze Rodzaju szły ręka 
w rękę z krętactwem i oszustwem, czyli innymi słowy: utratą prawości cha-
rakteru. Księga Rodzaju pokazuje w  dramatyczny sposób, że gdy prawość 
w  rodzinie zanika, wówczas konsekwencje ciągną się przez całe pokolenia. 



64 Rodzina Abrahama

Poza tym w  rodzinie Abrahama i  jego potomków problem z  uczciwością 
pogłębiał się coraz bardziej w każdej kolejnej generacji.

W przypadku samego Abrahama przyczyną nieuczciwości był strach. Sara 
była tak piękna, że zawsze się bał jej utraty na rzecz kogoś potężniejszego, 
kto może go zabić. Dlatego będąc gościem u faraona, okłamał go na jej temat, 
mówiąc, że jest tylko jego siostrą. W związku z tym faraon stwierdził, że może 
zabrać Sarę do swego haremu. Gdy kłamstwo wyszło na jaw, faraon złajał 
Abrahama i wyrzucił z kraju (Księga Rodzaju 12:10-20). Jednak powróciwszy 
do Kanaanu, Abraham zrobił to samo, tym razem oszukując króla imieniem 
Abimelek (Księga Rodzaju 20:1-7).

Oto wielki mąż wiary był gotów kłamać i  stawiać własną żonę w  dwu-
znacznej moralnie sytuacji, byle tylko nie narazić się na kłopoty. Możemy 
sobie wyobrazić, jak musiała się z  tym czuć Sara! Następnie, o  ironio, jego 
syn Izaak postąpił nieuczciwie w taki sam sposób. Po tym, jak pojął Rebekę 
za żonę, przeprowadzili się do kraju rządzonego przez władcę o tym samym 
imieniu Abimelek. Obawiając się o  własne bezpieczeństwo, mówił miejsco-
wym mężczyznom, że Rebeka jest jego siostrą (Księga Rodzaju 26:1-11).

Jak widzieliśmy wcześniej, Rebeka sama miała problemy z  uczciwością. 
W  tej dziedzinie była podobna do swego brata Labana, ponieważ nieuczci-
wość była ich cechą rodzinną. Prawdopodobnie oznacza to, że nauczyli się jej 
od rodziców. Nie jest również zbiegiem okoliczności fakt, że Rebeka wycho-
wała swego ulubieńca Jakuba na oszusta, a także to, iż jego synowie zrobili 
mu to samo, co on własnemu ojcu.

Człowiekiem, który przełamał ten wzorzec, był Józef. Dlatego jego histo-
ria jest tak ważna w Księdze Rodzaju. Samolubna nieuczciwość była w jego 
rodzinie normą od trzech pokoleń. Jednak Józef trzymał się innych standar-
dów. Bez względu na to, że jego ojciec, dziad i pradziad porzucili drogi prawo-
ści, pozostał mężem o niezłomnym charakterze.

Na przykładzie Józefa Bóg wzywa nas do przełamania wzorców polegają-
cych na faworyzowaniu, nieuczciwości, oszukiwaniu i nierównym traktowa-
niu, jakie mogły panować w naszych rodzinach od pokoleń. Jakkolwiek zepsuci 
byliby nasi przodkowie, możemy zdecydować – jak Józef – że będziemy czynić 
to, co słuszne, bez względu na okoliczności.

Interesujący jest fakt, że Mojżesz osadził strukturę Księgi Rodzaju 
w ramach czterech pokoleń, zaczynając od Abrahama, a kończąc na Józefie. 
W dalszym ciągu Biblii Abraham jest przedstawiany jako wzorzec oczekiwań 
Boga względem nas oraz ufania Mu i Jego obietnicom. W chwilach upadków 



65Rodzina Abrahama

moralnych Abraham nie jest jednak wzorem osobistej prawości. W tej sprawie 
musimy spojrzeć na Józefa, który stanowi uosobienie etycznego i moralnego 
postępowania, jakiego Bóg od nas wymaga.

Józef jest również przykładem ukazującym istotę przebaczenia. Zamiast 
wziąć odwet na braciach i  rozlać jeszcze więcej krwi niż zrobiono to wcze-
śniej w  jego rodzinie, postanowił im przebaczyć. Ponieważ to zrobił, jego 
dzieci mogły poznać własnego dziadka. Ponieważ przebaczył, mógł zobaczyć 
łzy ojca wzruszonego ponownym zjednoczeniem z synem, po którym od tak 
dawna żył w żałobie.

W dodatku przebaczenie ze strony Józefa było szczere. Nie odłożył zemsty 
w czasie, czekając na śmierć ojca. Po śmierci Jakuba bracia Józefa obawiali 
się, że teraz dopiero zostaną przez niego ukarani. Może Józef będzie nas nie-
nawidził i odpłaci nam sowicie za to wszystko zło, które mu uczyniliśmy (Księga 
Rodzaju 50:15). Dlatego błagali Józefa, żeby im przebaczył. Słysząc te usilne 
prośby, zapłakał i zapewnił ich, że zemsta jest ostatnią rzeczą, jaka mogłaby 
przyjść mu do głowy.

Pod tym względem Józef jest podobny do swego stryja Ezawa, okradzio-
nego z błogosławieństwa przez Jakuba. Dwadzieścia lat później, gdy Jakub 
opuścił Labana i wyruszył z powrotem do Kanaanu, dowiedział się, że Ezaw 
wychodzi mu na spotkanie w towarzystwie dużej grupy mężczyzn. Przerażony, 
że brat chce go zaatakować, Jakub próbował złagodzić gniew Ezawa, posyłając 
przodem sługi z kosztownymi darami. Ezaw chciał eskortować Jakuba (stąd 
grupa, która mu towarzyszyła), a nie atakować go. Dlatego nie rozumiał, po 
co Jakub wysyła mu podarunki. On już nie chował w sercu urazy – chciał tylko 
odbudować relacje z bratem. Kiedy obydwie rodziny stanęły twarzą w twarz, 
Jakub upadł przed bratem, prosząc o przebaczenie, podobnie jak to zrobili 
bracia Józefa. I podobnie jak on, Ezaw zapewnił, że nie ma się czego obawiać 
(Księga Rodzaju 32-33).

Gdyby Ezaw nigdy nie nauczył się przebaczać, wówczas on i Jakub pewnie 
by umarli jako wrogowie. Zamiast tego nastąpiło radosne pojednanie. Księga 
Rodzaju mówi o nowej więzi przyjaźni, jaką obaj nawiązali, i o tym, jak wspól-
nie pochowali ojca.

Przebaczając swoim krewnym, ani Józef ani Ezaw nie zapomnieli o prze-
szłości, jakby nigdy nie istniała. Ona była ważna. Obaj zostali poważnie 
skrzywdzeni przez rodzinę. Obaj stwierdzili, że są w życiu sprawy ważniejsze 
od rozprawienia się z winowajcą.



66 Rodzina Abrahama

Kiedy dojdziemy do życia Jezusa, wówczas przeczytamy o Jego nauczaniu 
dotyczącym przebaczenia, które sprowadza się do pytania: Jak możemy oczeki-
wać, że Bóg odpuści nam grzechy, jeśli sami nie przebaczamy innym? Dowiemy się 
również o tym, jak zachęcał swych naśladowców, żeby uczyli się wolności, jaką 
daje przebaczenie. Dopóki nie przebaczymy, będziemy zatruwać własnego 
ducha i postawy goryczą i urazą, które stale będą rosły. Dlatego przebaczając, 
uwalniamy się od tej wewnętrznej trucizny odbierającej nam radość.

Możemy podsumować przesłanie Księgi Rodzaju następująco:
Bóg pragnie, żebyśmy:
•  wiedzieli, kim On jest,
•  wierzyli Jego obietnicom,
•  byli posłuszni Jego pouczeniom,
•  traktowali Go z szacunkiem,
•  postępowali wobec innych ludzi w  sposób nacechowany prawością 

i żyli z nimi zgodnie.
W Księdze Wyjścia Bóg nauczy nas więcej o powyższych pojęciach, rozsze-

rzając swoje „robocze relacje” z potomkami Abrahama.

Oglądaj: 
Księga Rodzaju, część 2



Rozdział 8

IZRAEL STAJE SIĘ NARODEM

Jakiś czas po śmierci Józefa stosunek władz do rodziny Jakuba przestał 
być przyjazny. Biblia nie podaje szczegółów tego zjawiska, lecz Księga Wyjścia 
zaczyna się od ukazania Izraelitów jako niewolników, którzy stanowią 
w dodatku zagrożenie dla Egipcjan. Przez ponad czterysta lat, mimo bardzo 
surowego traktowania, ich liczebność bardzo wzrosła i Egipcjanie obawiali się 
jakiegoś buntu lub powstania.

Bóg powołuje Mojżesza (Księga Wyjścia 1-4)
Aby spowolnić ten przyrost naturalny, faraon zarządził zabijanie wszyst-

kich hebrajskich chłopców zaraz po ich urodzeniu (Księga Wyjścia nazywa 
Izraelitów „Hebrajczykami”, a ich język „hebrajskim”). Nie wiemy, jak długo 
ten edykt obowiązywał – z pewnością jeszcze w chwili narodzenia Mojżesza. 
Chcąc ratować brata, jego starsza siostra Miriam włożyła niemowlę do 
koszyka, poszła nad brzeg Nilu i puściła na wodę wśród zarośli. Właśnie tam 
ukryty koszyk został znaleziony przez córkę faraona.

Księżniczka przekonała ojca, żeby pozwolił jej wychowywać to dziecko 
w  pałacu. I  tak Mojżesz przez pierwsze 40 lat życia należał do najbliższej 
rodziny królewskiej. Szybko jednak dowiedział się o  swym pochodzeniu 
i mimo że był w uprzywilejowanej pozycji, jego serce pozostało wierne roda-
kom. Któregoś dnia tak bardzo rozgniewał się na pewnego nadzorcę, który źle 
traktował hebrajskich niewolników, że go zabił. Kiedy się to wydało, uciekł 
z Egiptu na pustkowie półwyspu synajskiego. Tam się ożenił i spędził kolej-
nych 40 lat życia jako wędrowny pasterz.

Pewnego dnia, gdy wypasał owce niedaleko góry Synaj, zauważył płonący 
krzew. Mimo że się palił, jego gałęzie nie ulegały uszkodzeniu. Kiedy Mojżesz 



68 Izrael staje się narodem

podszedł bliżej, Bóg przemówił do niego spośród płomieni i kazał mu wrócić 
do Egiptu, żeby wyprowadził Izraelitów na wolność. To oznaczało poważne 
zadanie, bo Egipt był wtedy najpotężniejszym mocarstwem na świecie.

Mojżesz protestował, twierdząc, że się do tego nie nadaje, ale w  końcu 
poddał się Bożej woli. Po powrocie do Egiptu poszedł razem ze swoim bra-
tem Aaronem do faraona, żeby prosić o uwolnienie Izraelitów i pozwolenie 
na opuszczenie kraju. Gdy faraon odmówił, Mojżesz ostrzegł, że Bóg ześle na 
kraj wielką katastrofę.

Dziesięć plag (Księga Wyjścia 7-10)
W ciągu kolejnych kilku miesięcy na Egipt spadło dziesięć różnych kata-

strof naturalnych zesłanych przez Boga:
•  Wody Nilu zamieniły się w krew na siedem dni, co spowodowało wygi-

nięcie milionów ryb.
•  W całym kraju pojawiły się żaby, które wchodziły nawet do domów.
•  Chmary gryzących komarów uprzykrzyły życie ludziom i zwierzętom.
•  Olbrzymie roje owadów pożarły wszystkie zbiory na polach.
•  Zaraza zaczęła dziesiątkować egipskie trzody.
•  Ciała ludzi pokryły się wrzodami.
•  Niespotykany dotąd grad połamał drzewa.
•  Przyleciała szarańcza, dopełniając dzieła zniszczenia.
•  Wreszcie głęboka ciemność zaległa w całym kraju.
Przed każdą kolejną katastrofą Mojżesz ogłaszał, że ona nastąpi, nie zosta-

wiając najmniejszej wątpliwości, że jej autorem jest Bóg. Nawet czarownicy 
i  magowie faraona, znani ze swoich czarnoksięskich umiejętności, wkrótce 
zdali sobie sprawę, że mają do czynienia z mocą duchową, jakiej nigdy jeszcze 
nie widzieli. W końcu powiedzieli królowi: To jest palec Boży (Księga Wyjścia 
8:19).

Mimo to żaden z tych ciosów (lub „plag”, jak nazywa je Biblia) nie skło-
nił faraona do ustąpienia. W  pewnym momencie próbował targować się 
z Mojżeszem, obiecując ustępstwa, jeśli tylko zakończy się konkretna plaga. 
Jednak wkrótce po tym, jak przeminęła, usztywnił kark i wycofał się z wypeł-
nienia obietnicy.

Następnie Bóg powiedział Mojżeszowi, że nastąpi ostateczny cios, który 
rzuci Egipt na kolana. Jednej nocy wszystko pierworodne w  całym kraju 
umrze i wtedy Hebrajczycy zostaną wypuszczeni z kraju. Dlatego Bóg polecił 
Mojżeszowi, żeby przygotował lud do wyjścia w określonym momencie.



69Izrael staje się narodem

Pascha i ucieczka (Księga Wyjścia 11-14)
Pan powiedział również Mojżeszowi, żeby lud uczcił oczekiwane wyjście 

z Egiptu, spożywając pewną szczególną wieczerzę. Przygotowany na nią chleb 
miał być przaśny, co oznaczało pośpiech, ponieważ zaczyn nie zdążył wyro-
snąć (Księga Wyjścia 12:39). Przygotowania do uczty miały polegać na zabiciu 
baranka, którego należało zjeść w czasie jej trwania. Ponadto mieli pomazać 
odrzwia swoich domów jego krwią. Bóg obiecał, że żaden pierworodny nie 
będzie zabity w tych domach, na których odrzwiach będzie ta krew.

Bóg chciał, żeby Jego lud zapamiętał tę noc na zawsze. Dlatego polecił im 
ustanowić doroczne święto zwane Paschą, czyli „przejściem” (znane również 
jako Święto Przaśników), upamiętniające noc, kiedy śmierć „przeszła obok” 
ich domów. Podczas święta Paschy każda rodzina miała powtórzyć tę ostat-
nią wieczerzę spożytą jeszcze w niewoli. Poprzez tę rekonstrukcję wydarzeń 
dzieci miały się uczyć o uwolnieniu Izraela z Egiptu przez Boga. Żydzi nadal 
obchodzą Paschę tak jak w czasie, kiedy Jezus został zabity w Jerozolimie.

Izraelici uważnie przygotowali się do tamtej pierwszej Paschy. Wieczorem 
zjedli posiłek w oczekiwaniu na wyjście i czekali aż do świtu. Zgodnie z Bożą 
obietnicą, tej nocy śmierć przeszła przez cały Egipt. Rano wszyscy jego miesz-
kańcy byli już zdecydowani pożegnać Izraelitów. Lecz faraon jeszcze po raz 
ostatni zmienił zdanie. Mojżesz i  cały lud byli już prawie poza granicami 
kraju, gdy ujrzeli egipskie wojska, które ruszyły w  pogoń za nimi. Złapani 
w pułapkę na brzegu Morza Czerwonego Hebrajczycy nie mogli się już cofnąć, 
a ich sytuacja wydawała się beznadziejna.

Jednak Bóg wciąż był gotów czynić dla nich cuda. Zaczął wiać potężny 
wiatr, który rozdzielił wody, pozwalając Izraelitom przejść na drugą stronę 
morza. W  chwili, w której znaleźli się na drugim brzegu, żołnierze jadący 
rydwanami prawie ich doganiali. Jednak wiatr nagle przestał wiać, wody się 
cofnęły i cała armia utonęła. 

Oglądaj: 
Księga Wyjścia, część 1

Izrael u stóp góry Synaj
Izraelici, będąc wreszcie poza zasięgiem Egipcjan, skierowali się na połu-

dniowy wschód ku górze Synaj, gdzie Mojżesz ujrzał kiedyś płonący krzew. 



70 Izrael staje się narodem

Przez kilka miesięcy obozowali u podnóża góry, podczas gdy Mojżesz i Aaron 
formowali polityczną i  społeczną strukturę narodu. Ponadto Bóg wykorzy-
stał ten czas do zawarcia szeregu umów o charakterze przymierza za pośred-
nictwem Mojżesza. Elementem przymierza z narodem izraelskim był zestaw 
regulacji prawnych rządzących codziennym życiem Bożego ludu. Ponieważ 
Mojżesz został użyty do ogłoszenia tych praw, nazywamy cały zestaw Prawem 
Mojżeszowym.

Pierwszy krok Boga w tej sprawie nie polegał jednak na wydaniu przepi-
sów, lecz na określeniu rodzaju relacji, jaką zawierał z Izraelem.

Widzieliście, co uczyniłem Egipcjanom i  jak niosłem was na skrzydłach 
orłów, i przyprowadziłem was do siebie. Dlatego teraz, jeśli posłuchacie 
mego głosu i będziecie przestrzegać mojego przymierza, będziecie moją 
szczególną własnością ponad wszystkie narody, bo do mnie należy cała 
ziemia. A wy będziecie mi królestwem kapłanów i narodem świętym. To są 
słowa, które będziesz mówić do synów Izraela.

Księga Wyjścia 19:3-6

Gdy Mojżesz przekazał to przesłanie Izraelowi, lud odpowiedział jedno-
myślnie: Uczynimy wszystko, co PAN powiedział (Księga Wyjścia 19:7-8). Ta 
odpowiedź była początkiem budowania relacji opartych na przymierzu. Bóg 
wypełnił obietnicę daną Abrahamowi, Izaakowi i Jakubowi, że ich potomko-
wie rozmnożą się w liczny naród. Ponadto Bóg wziął Izraela za słowo i od tej 
pory oczekiwał od Izraela posłuszeństwa jako odpowiedzi na Jego inicjatywę 
przymierza wypływającą z łaski.

Dziesięć Przykazań (Księga Wyjścia 20)
W  czasie gdy Izrael obozował u podnóża Synaju, Mojżesz od czasu do 

czasu wchodził na górę, żeby rozmawiać z Bogiem – bywało, że nie było go 
całe tygodnie. Otrzymał tam prawa oraz polecenia, które zaniósł Izraelitom. 
W  tym okresie Bóg dał Mojżeszowi dziesięć podstawowych zasad wypisa-
nych na kamiennych tablicach. Są one nazywane powszechnie Dziesięcioma 
Przykazaniami i zawierają konkretne standardy osobistego zachowania, sta-
nowiące podstawę duchowego i moralnego porządku w Izraelu.

Cztery z  tych regulacji koncentrują się na relacji z  Bogiem, a  pozostałe 
dotyczą traktowania innych ludzi. Każde przykazanie zostało sformułowane 
na tyle zwięźle, żeby było łatwe do zapamiętania. Dzięki temu rodzice mogą 
wpajać je dzieciom od najmłodszych lat.



71Izrael staje się narodem

Z drugiej strony ta sama zwięzłość zostawiała ludziom wiele miejsca na 
różne interpretacje poszczególnych zakazów i nakazów. W związku z tym Bóg 
rozwinął te podstawy w pozostałych częściach Prawa Mojżeszowego, podając 
ich interpretację. Właściwie prawie wszystko, co Biblia mówi na temat etyki 
i moralności, jest po prostu komentarzem do tych dziesięciu zasad. Dlatego 
przyjrzymy się teraz każdej z nich.

Pierwsze przykazanie: Nie będziesz miał innych bogów przede 
mną.

Izrael żył w otoczeniu narodów wyznających politeizm, czyli wiarę w wielu 
bogów, a nie tylko w jednego. Pod tym wpływem politeizm często wkradał się 
do religii Izraela. Mojżesz walczył z tym przez całe 40 lat swego przywództwa. 
Później, już w ziemi kananejskiej, pogańskie kulty czasami przesłaniały odda-
wanie czci jedynemu prawdziwemu Bogu.

Wiedząc o  tym zgubnym uroku fałszywych religii, Bóg otwiera zestaw 
Dziesięciu Przykazań, przypominając swemu ludowi, że jedynie On jest 
Bogiem. Dzisiaj taki wstęp do kodeksu moralnego wydaje nam się czymś nie-
zwykłym. Patrząc jednak z perspektywy biblijnej, zabieg ten jest całkowicie 
naturalny. W Biblii punktem odniesienia dla dobra i zła jest natura samego 
Boga. Jeśli Bóg miłuje, to nienawiść jest zła. Jeśli Bóg mówi prawdę, to kłam-
stwo jest nikczemnością. Mówiąc biblijnie, mądrość moralna zaczyna się od 
zrozumienia, kim jest Bóg.

Objawiając swoje prawo Mojżeszowi, Bóg pokazał mu swoją uderzającą 
cechę: Jestem miłosierny i łaskawy – powiedział. – Jestem nieskory do gniewu, 
bogaty w miłosierdzie i prawdę. Następnie objawił się jako zachowujący miło-
sierdzie nad tysiącami. Przebaczający nieprawość, przestępstwo i grzech (Księga 
Wyjścia 34:6-7). Jest to obraz prawdziwie miłosiernego Boga. Nic zatem 
dziwnego, że na kartach całej Biblii podkreśla On, żeby Jego lud okazywał 
innym miłosierdzie. Jest to widoczne chyba najbardziej w tych fragmentach, 
gdzie Biblia zdecydowanie napomina, żebyśmy dbali o ubogich i przebaczali 
tym, którzy traktują nas niesprawiedliwie.

Z  drugiej strony Bóg nie pozostaje obojętny wobec ludzi kochających 
zło. Nie pozostawię winnych bez kary – powiedział Izraelowi. Dodał nawet, że 
będzie nawiedzał nieprawość ojców na synach, wnukach i prawnukach (Księga 
Wyjścia 34:7). Innymi słowy konsekwencje nieprawości w rodzinie mogą się 
ciągnąć przez pokolenia.



72 Izrael staje się narodem

Drugie przykazanie: Nie będziesz czynił sobie żadnych przedmio-
tów kultu.

Jak już zauważyliśmy, wszystkie starożytne religie pogańskie były poli-
teistyczne. Praktykowano w  nich również bałwochwalstwo, czyli tworzono 
posągi, rzeźby, obrazy i inne podobizny reprezentujące bogów, którym następ-
nie oddawano cześć. Bóg wykluczył zarówno politeizm, jak i bałwochwalstwo 
z duchowego życia Izraela. Nie tylko zabronił bałwochwalstwa, lecz również 
nakazał im zniszczyć wszelkie bożki wszystkich podbijanych narodów.

To przykazanie przyszło dla Izraela w  szczególnie ważnym momencie. 
Mojżesz przekazał je zaledwie kilka dni po tym, jak Izraelici zrobili sobie 
bożka, odlewając złotego cielca podobnego do tych, jakie były czczone 
w  Egipcie (Księga Wyjścia 32). Projektantem tego posągu był sam Aaron, 
a stało się to w okresie, gdy Mojżesz przebywał przez 40 dni na górze Synaj, 
gdzie otrzymał Dziesięć Przykazań.

Gdy wrócił, rozgniewał się na widok ludu oddającego pokłon przed ciel-
cem. W przypływie złości rozbił tablice z wyrytymi przykazaniami, rzucając 
je o ziemię i tłukąc na kawałki. Później wrócił na górę, gdzie otrzymał drugi 
zestaw tablic. Najpierw jednak surowo rozprawił się z Izraelem i własnym bra-
tem za ten jawny bunt wobec Boga.

Niestety nie był to ostatni przypadek bałwochwalstwa w  Izraelu. Setki 
lat minęły, zanim Izraelici wreszcie całkowicie odcięli się od bałwochwal-
stwa. Trzeba przyznać, że nigdy nie postawili sobie wizerunku samego Boga. 
Jednak kiedykolwiek odwracali się od Niego do pogaństwa, stawiali posągi 
pogańskich bóstw tak jak wszystkie okoliczne narody.

Trzecie przykazanie: Nie będziesz brał imienia PANA, twego Boga, 
nadaremnie.

Aby zrozumieć wagę tego przykazania, musimy zobaczyć, jak Biblia trak-
tuje imiona. Współcześnie zazwyczaj postrzegamy imię jako wygodny sposób 
odnoszenia się do danej osoby. Jednak w  czasach biblijnych często wyraża 
ono istotę jej charakteru albo ważny aspekt życia. Widzieliśmy to już w przy-
padkach imion nadawanych bohaterom Księgi Rodzaju. Abraham oznacza 
„ojciec narodów”. Izaak to „śmiech” –  w związku z reakcją Abrahama i Sary 
na obietnicę spłodzenia przez nich syna. Izrael znaczy „ten, który walczy 
z Bogiem”, i odnosi się do jego nieustępliwego charakteru. 

W odniesieniu do siebie samego Bóg często mówi o swoim „świętym imie-
niu” (zob. np. Księga Kapłańska 22:32 i Księga Ezechiela 39:7). Określenie 
„święty” znaczy oddzielony jako ktoś szczególny, kogo traktuje się z wyjąt-



73Izrael staje się narodem

kowym szacunkiem i  nabożnością. Ponieważ sam Bóg jest święty, to jego 
imię również (Księga Izajasza 57:15). Jego imię wyraża Jego istotę. Brak sza-
cunku dla Jego imienia jest równoznaczny ze wzgardzeniem Jego świętością. 
Dlatego powiedział: Nie będziesz brał imienia PANA, twego Boga, nadaremnie.

To znaczy przede wszystkim, że nie wolno nam traktować Jego imienia 
nonszalancko i  bez należnej czci. Czyli między innymi w  ramach plugawej 
mowy czy przeklinania. Możemy również brać imię Pana nadaremno poprzez 
wyznawanie wiary w Niego przy jednoczesnym zaprzeczaniu Jego charakte-
rowi naszym własnym życiem. Wiele razy Bóg oskarżał Izraela o traktowanie 
Go właśnie w taki sposób (zob. Księga Kapłańska 20:3 lub Księga Ezechiela 
20:39).

Czwarte przykazanie: Pamiętaj o dniu szabatu, aby go święcić.
Izraelici nazywali siódmy dzień tygodnia „szabatem”, czyli „odpoczyn-

kiem”. Księga Rodzaju mówi, że Bóg stworzył świat w sześć dni, a siódmego 
dnia odpoczął (Księga Rodzaju 2:2-3). Mojżesz powiedział Izraelowi, że oni 
również mają odpoczywać w siódmym dniu. W tym dniu nie będziesz wykony-
wał żadnej pracy – ani ty, ani twój syn, ani twoja córka, ani twój sługa, ani twoja 
służąca, ani twoje bydło, ani twój gość, który jest w obrębie twoich bram (Księga 
Wyjścia 20:11).

Celem tego odpoczynku było między innymi odnowienie duchowe 
i fizyczne po całym tygodniu pracy. Oprócz zasad rządzących dniem zwanym 
szabatem, Prawo Mojżeszowe wyznaczyło również regulacje dotyczące lat 
szabatowych, które również miały być czasem odpoczynku i  odnowy. Pola 
miały leżeć odłogiem każdego siódmego roku, żeby gleba odbudowała swoje 
właściwości odżywcze (Księga Kapłańska 25:1-7). Oprócz tego w  każdym 
siódmym roku służby należało uwolnić niewolników (Księga Powtórzonego 
Prawa 15:12-14).

Każdego pięćdziesiątego roku obchodzono jeszcze inny rodzaj szabatu. 
Prawo Mojżeszowe nazywało go „rokiem jubileuszowym”. Następował on po 
siedmiu cyklach siedmioletnich, kiedy to wszelka ziemia utracona w związku 
z  zaciągniętymi długami czy problemami finansowymi wracała do rodziny, 
która ją utraciła. Celem tej ustawy było wydobycie każdej rodziny ze stanu 
ubóstwa (Księga Kapłańska 25:8-13).

Bóg kazał Izraelowi obchodzić szabat z nabożnym szacunkiem. W różnych 
miejscach Prawa Mojżeszowego jest mowa o konkretnych czynnościach, któ-
rych należało w tym dniu unikać – takich jak praca, zbieranie drewna, długie 



74 Izrael staje się narodem

podróże na piechotę czy przygotowanie posiłku wymagającego gotowania. 
Każdy miał w szabat odpocząć i odnowić siły.

Od wieków aż do dzisiaj szabat jest wyróżnikiem judaizmu. Chrześcijanie 
obchodzą swój dzień odpoczynku w niedzielę. Ta praktyka pochodzi z czasów, 
gdy naśladowcy Jezusa zbierali się dzień po szabacie, żeby Go uwielbić (Dzieje 
Apostolskie 20:7). Robili tak na pamiątkę zmartwychwstania Jezusa w pierw-
szym dniu tygodnia. W  związku z  tym wczesny Kościół nazwał go „dniem 
Pańskim” (Księga Apokalipsy 1:10).

Piąte przykazanie: Czcij ojca swego  i matkę swoją.
Przeglądając Księgę Rodzaju, widzieliśmy, że życie rodzinne jest ważne 

w oczach Boga. Zauważyliśmy również, jak trudne się staje, gdy członkowie 
rodziny nie traktują się nawzajem szczerze, uczciwie i z  szacunkiem. Bóg 
oczekiwał od Izraela czci dla Niego powodowanej wdzięcznością za wszystko, 
co dla nich uczynił. Z tego samego powodu nakazuje dzieciom doceniać i sza-
nować rodziców.

W całym starożytnym świecie morderca ojca czy matki był godny najwyż-
szego potępienia. Od dzieci w wieku dorosłym oczekiwano pomocy starze-
jącym się i  schorowanym rodzicom. Lecz poza Izraelem nie było stygmaty-
zowania kogokolwiek, kto troszczył się o nich, a jednocześnie mówił o nich 
z pogardą albo w inny sposób okazywał im brak szacunku. W Prawie Izraela 
Bóg podniósł standard zachowania w tej dziedzinie. Pragnął, żeby Jego lud 
promował harmonię w rodzinie poprzez czynny szacunek dla rodziców.

Szóste przykazanie: Nie morduj.
Pierwszym morderstwem zapisanym w Biblii było zabójstwo brata doko-

nane przez Kaina. Morderstwo jest przejawem najwyższej pogardy dla ludz-
kiego życia. Uderza ono w zamysł Boga, który jest dawcą życia. Ponieważ On 
nakazuje nam je cenić, zabronił zabójstwa w jakiejkolwiek postaci.

Należy jednak zaznaczyć, że Bóg odróżnia morderstwo od innych aktów 
odebrania życia. Kara śmierci była dozwolona w  Prawie Mojżeszowym. 
Pozwalało ono również zabić człowieka w  obronie własnej lub bliźniego. 
Oprócz tego Prawo rozróżniało między morderstwem z premedytacją a nie-
umyślnym spowodowaniem śmierci. Tego ostatniego Bóg nie klasyfikuje jako 
morderstwa.

Morderstwo jest celowym i zaplanowanym pozbawieniem czyjegoś życia. 
Dochodzi do niego, gdy gniew, nienawiść czy zazdrość przejmują tak wielką 
kontrolę nad sprawcą, że planuje zamordowanie ofiary. Może ono również 



75Izrael staje się narodem

wynikać z  okrucieństwa i  obojętności wobec życia ludzkiego jako wartości. 
Zatem zamysł zabójstwa rodzi się w sercu człowieka, czyli w głębi naszego 
jestestwa, gdzie mają swój początek wszelkie rozważania natury moral-
nej. Dlatego Jezus powiedział, że nienawiść jest morderstwem dokonanym 
w sercu (Ewangelia Mateusza 5:21-22).

Siódme przykazanie: Nie cudzołóż.
Stwarzając ludzkość, Bóg obdarzył nas popędem seksualnym, który jest 

silny i niesie z sobą przyjemność. Jednak jako autor naszej natury Bóg wie, 
że seks nie ogranicza się jedynie do aktu fizycznego – istnieje również jego 
wymiar emocjonalny, psychiczny, duchowy i międzyosobowy. Bóg pragnie, by 
wszystkie te wymiary współżycia były zdrowe, radosne i wolne od przykrości.

On wie, że radość i zdrowe relacje osiągają największy potencjał, gdy męż-
czyzna i kobieta wiążą się ze sobą na całe życie. W ramach takiego oddania 
intymne relacje są coraz głębsze, a mąż i żona z czasem coraz bardziej zbli-
żają się do siebie. Ponieważ Bóg pragnie dla nas tego, co najlepsze, ogranicza 
współżycie seksualne do relacji małżeńskiej, w ramach której taka coraz głęb-
sza intymność może dojrzewać. Aby podkreślić wagę związku małżeńskiego, 
określa małżeństwo mianem przymierza (Księga Malachiasza 2:14).

Nie ma w  Biblii nic świętszego od dotrzymywania zobowiązań wynika-
jących z przymierza. W społeczności, gdzie traktujemy się nawzajem uczci-
wie, jesteśmy zobowiązani do dotrzymywania wszelkich umów (przymie-
rzy)  – zarówno tych, które sami zawieramy, jak i  tych, które zawarli inni. 
Cudzołóstwo zawsze stanowi złamanie co najmniej jednego przymierza, jeśli 
nie dwóch. Jeśli ja współżyłbym z czyjąś żoną, okazałbym brak szacunku dla 
jej przymierza zawartego z mężem. Jeśli sam byłbym żonaty, to cudzołożąc 
pogwałciłbym własne zobowiązania wynikające z przymierza z moją żoną.

Cudzołóstwo jest złamaniem przymierza na wielu poziomach. Szkoda 
pojawia się dlatego, że podczas współżycia dwoje ludzi doświadcza połączenia 
ich jestestwa, które jest wyjątkowym zbliżeniem. Bóg określił to zdaniem: ci 
dwoje staną się jednym ciałem (Księga Rodzaju 2:24).

Gdybym wszedł w  tak intymną relację z  czyjąś żoną, uruchomilibyśmy 
oboje proces, który zbliżyłby nas do siebie nawzajem, a zarazem oddalił od 
naszych współmałżonków, z  którymi zawarliśmy przymierze. Emocjonalne 
i psychologiczne efekty tego procesu mogą być druzgocące. Jedno z biblijnych 
przysłów przyrównuje cudzołóstwo do chodzenia po rozżarzonych węglach 
w nadziei, że nie poparzymy sobie nóg (Księga Przysłów 6:27-29).



76 Izrael staje się narodem

Ósme przykazanie: Nie kradnij.
Szczerość i uczciwość są spoiwem każdego społeczeństwa. Jeśli ich zabrak-

nie, to każdy zostanie pozbawiony poczucia bezpieczeństwa niezbędnego do 
szczęścia. Jedynie w takich warunkach możemy ufać sobie nawzajem, żeby 
do niego dążyć. Kradzież uniemożliwia takie dążenia, ponieważ usuwa zdol-
ność do wzajemnego zaufania. Kradniemy za każdym razem, gdy pozba-
wiamy kogoś jego prawnej własności. Zatem kradzież może przybierać wiele 
postaci. Krętactwo. Udział w oszustwie. Nieoddawanie pożyczonych rzeczy. 
To wszystko są po prostu różne rodzaje kradzieży. Podobnie jak odmowa spła-
cenia długu albo wykorzystanie kogoś w sensie finansowym.

Dziewiąte przykazanie: Nie mów fałszywego świadectwa.
Można to przykazanie wyrazić inaczej: „Bądź uczciwy. Nie kłam na temat 

innych ludzi”. W dosłownym sensie stwierdzenie „nie mów fałszywego świa-
dectwa” podkreślało wagę prawdomówności przed sądem, gdzie szczerość jest 
sprawą zasadniczą. Ponieważ werdykt sądu może pozbawić kogoś własności, 
wolności albo nawet życia, świadek ma szczególny obowiązek unikania fał-
szywych zeznań, które mogą komuś zaszkodzić.

Lud Boży ma mówić prawdę nie tylko w  sądzie, lecz również w  życiu 
codziennym. Gdy wypowiadam się o kimkolwiek, tym samym zachęcam słu-
chaczy do formułowania opinii o nim. Jeśli ich ocena ma być sprawiedliwa, to 
moje wypowiedzi powinny być zgodne z prawdą.

Jednym z  powodów, dla których Bóg żąda uczciwości i  prawdomówno-
ści, jest fakt, że On sam jest Prawdą. Dotrzymuje słowa, a Jego obietnice nie 
zawodzą. To, co mówi, jest zawsze wiarygodne, a w Jego charakterze nie ma 
takiej cechy jak zwodniczość. Kiedyś powiedział o sobie: Uznaj więc, że PAN, 
twój Bóg, jest Bogiem, Bogiem wiernym, który zachowuje przymierze i miłosier-
dzie do tysiącznego pokolenia (Księga Powtórzonego Prawa 7:9). Będąc prawdo-
mównym Bogiem, żąda od swego ludu mówienia jedynie tego, co jest prawdą.

Dziesiąte przykazanie: Nie pożądaj.
Pożądanie jest nieuprawionym pożądaniem czyjejś własności do tego 

stopnia, że rodzi się zazdrość, zawiść lub rozgoryczenie. Przeciwieństwem 
pożądliwości jest zaspokojenie. Podczas gdy poprzednie przykazania wiązały 
się z zachowaniem w stosunku do innych – morderstwem, kradzieżą, kłam-
stwem, cudzołóstwem  – to dotyczy naszego wnętrza i  potencjalną szkodą 
dla nas samych. Gdy pożądanie bierze górę w moim życiu, nie zaszkodzi to 
nikomu innemu. To ja sam wyrządzę sobie krzywdę.



77Izrael staje się narodem

W dziesiątym przykazaniu widzimy wczesny przebłysk tego, jak prorocy 
i sam Jezus postrzegali etykę i moralność. Gdy pojawili się prorocy, przesu-
nęli środek ciężkości tego problemu z uczynków na wewnętrzne postawy serc. 
Jezus rozszerzył zagadnienie jeszcze bardziej. Jak już mówiliśmy, porównał 
nienawiść do morderstwa. Cudzołóstwo potraktował tak samo. Powiedział, 
że mężczyzna nie musi współżyć z kobietą, żeby popełnić cudzołóstwo. Samo 
pożądliwe patrzenie na nią, wyzwalające wewnętrzne pożądanie, jest złama-
niem tego przykazania (Ewangelia Mateusza 5:27-28). Szkoda we wnętrzu 
człowieka zostaje już wyrządzona.

Bóg nie może lekko traktować takiej wewnętrznej szkody. Stworzył nas 
na swój obraz jako istoty duchowe (jak On sam). Wprawdzie mamy ciało, 
lecz ono pewnego dnia umrze, a potem się rozłoży. Nasz duch będzie jednak 
nadal żył. Szkoda duchowa jest zatem czymś trwałym. Bożym celem dla nas 
jest rozwijanie duchowego życia do stanu czystości, jak podczas stworzenia 
człowieka. Nigdy jednak tego nie osiągniemy, jeśli pozwolimy zatruwać swoje 
serca i umysły trucizną myśli i postaw.

Przemiana serca
Na długo przed podaniem przez Mojżesza Dziesięciorga Przykazań grzech 

skaził ludzkiego ducha do tego stopnia, że zło rozpleniło się na całej ziemi. 
Bezpośrednim celem nadania Prawa Izraelowi było poskromienie tej nik-
czemności na poziomie zachowań. Sam fakt, że zatruwamy swego ducha, 
jest wystarczająco zły. Rozsiewamy jeszcze bardziej to zniszczenie, gdy szko-
dzimy innym. Dlatego pierwszym celem Boga w procesie niwelowania zła jest 
zmniejszenie krzywdy wyrządzanej bliźnim. Z tego powodu zaczyna On od 
zakazu szkodliwych zachowań.

Jednak zewnętrzna zmiana nie wystarczy do pokonania zła. Zachowania 
rodzą się w  myślach, emocjach i  postawach, które nadal mogą być niemo-
ralne, choć zewnętrzne zachowanie wydaje się być poprawne. Jak mówił 
Jezus, nie muszę mordować ludzi, ale jeśli jestem przepełniony nienawiścią, 
to nadal wyrządzam krzywdę samemu sobie. A gdy nienawiść w moim sercu 
osiągnie poziom krytyczny, to mogę zrobić kolejny krok i rzeczywiście kogoś 
zamordować.

W miarę dalszego czytania Biblii widzimy, jak Bóg coraz ściślej definiuje 
grzech bardziej w kategoriach wewnętrznej postawy serca niż zewnętrznego 
działania. Dla tych, którzy postanowią pójść za Jezusem, uświęcanie swego 
zachowania staje się pierwszorzędne. To jednak nie wszystko. Bóg oczekuje 



78 Izrael staje się narodem

również przemiany serca, bo gdy nasze postawy i wartości są właściwe, wtedy 
zewnętrzne działania zawsze będą odpowiednie.

W  pewnym sensie wszystkie Dziesięć Przykazań dotyczą bezpośrednio 
lub pośrednio stanu naszego wnętrza, ponieważ wiążą się one z  okazywa-
niem należnej czci dla Jedynego Boga, dla Jego imienia i dla rzeczy, które On 
nazywa świętymi. W sprawach międzyludzkich przykazania obligują nas do 
szacunku wobec rodziców, do szanowania życia, respektowania przymierza 
małżeńskiego, cudzej własności, reputacji innych ludzi oraz dla siebie samych 
poprzez unikanie autodestrukcyjnych skłonności własnych serc.

Przedstawiając powyższe przykazania, Mojżesz przystąpił do ukonsty-
tuowania narodu, który ucieleśniałby te zasady. Zaczął od ustanowienia 
w Izraelu właściwej czci dla Boga. I znów Biblia pokazuje, że wszelkie właściwe 
zachowania etyczne wypływają z  odpowiedniego pojmowania Bożej natury 
i Jego woli. Oddawanie czci jest jednym z głównych elementów zrozumienia 
Go. Dlatego po tym, jak Mojżesz przedstawił Izraelowi Dziesięć Przykazań, 
przystąpił do budowy domu modlitwy. Zajmiemy się tym tematem w następ-
nym rozdziale.

Nie będziesz służył 
innym bogom

Nie będziesz czynił 
sobie podobizn

Nie nadyżywaj imie-
nia Boga

Święć dzień święty

Czcij rodziców

Nie morduj

Nie cudzołóż

Nie kradnij

Nie kłam

Nie pożądaj



Rozdział 9

IZRAEL W DRODZE DO KANAANU

Oglądaj: 
Księga Wyjścia, część 2

Innym wielkim wydarzeniem oprócz nadania Prawa Izraelowi przez Boga 
było zbudowanie przybytku. Ten duży i  starannie zdobiony namiot stano-
wił ośrodek kultu aż do połowy dziesiątego wieku przed Chrystusem. Został 
zaprojektowany tak, żeby można było go przenosić z  miejsca na miejsce. 
Izraelici mogli go szybko składać, gdy wyruszali w drogę. Po zatrzymaniu się 
w kolejnym miejscu rozkładali go zawsze w środku obozu, a wokół niego obo-
zowały po trzy plemiona z każdej strony. (Plac, na którym stał, był prosto-
kątny – przyp. tłum.).

Charakterystyczną czynnością wykonywaną w przybytku było składanie 
ofiar. Przed wejściem do namiotu stał duży ołtarz, na którym stale płonął 
ogień. Tam w ciągu dnia kapłani składali w ofierze zwierzęta.

Dla współczesnych ludzi nie przyzwyczajonych do ofiarowania zwierząt 
takie ceremonie są dziwne, a  nawet odrażające. Jednak rytuały tego typu 
były w starożytnym świecie na porządku dziennym. Widząc praktyki religijne 
w przybytku po raz pierwszy, każdy ówczesny obywatel sąsiednich narodów 
od razu zrozumiałby, co się dzieje.

Ponieważ współczesne religie nie wiążą się ze składaniem zwierząt w ofie-
rze, przybytek i  odbywające się w  nim ceremonie wydają się nieważne dla 
niniejszego wstępu. Jednak pominięcie tej części Biblii byłoby błędem. Nowy 



80 Izrael w drodze do Kanaanu

Testament mówi, że Bóg zaprojektował go wraz z rytuałami, żeby symboli-
zowały dzieło Jezusa i cel Jego śmierci (List do Hebrajczyków 7-10). Kiedy 
zrozumiemy kult sprawowany w  przybytku, wtedy Jezus nabierze dla nas 
głębszego znaczenia.

Ofiary ze zwierząt
Za praktyką ofiar zwierzęcych krył się zupełnie obcy nam światopogląd, 

szczególnie jeśli chodzi pojmowanie grzechu. Dzisiaj myślimy o nim w kate-
goriach sądowniczych, czyli jeśli ktoś popełni zło, ściąga na siebie winę. 
Rozumiemy grzech jako złamanie jakiegoś prawa, co obciąża nasze sumienie, 
wywołując poczucie winy.

Starożytni kojarzyli konsekwencje grzechu bardziej ze wstydem niż 
z winą. Uważali, że grzech hańbi całą rodzinę, lud albo Boga. Wstyd sprawia, 
że człowiek czuje się brudny albo skalany. W ich rozumieniu grzech dosłow-
nie zanieczyszczał ducha grzesznika, który czuł się tak, jakby wewnętrznie 
umarł.

Ich religia podkreślała rytuały oczyszczenia i  odnowy. Ceremonialne 
obmywania miały im w  tym pomóc. Podobnie było w  przypadku rytuałów 
oczyszczających przy użyciu krwi. W  starożytności ludzie mieli wrażenie, 
że krew w ich żyłach niesie ze sobą życie. Uważali również, że krew ma moc 
oczyszczania ciała. Pragnąc odnowienia w  życiu i  duchowego uzdrowienia, 
zwrócili się ku religijnej symbolice związanej z  krwią. Symbolizowała ona 
życie, które chcieli odzyskać.

Stąd wzięło się przypisywanie wielkiej wagi ofiarom ze zwierząt. Trup 
zabitego na ofiarę zwierzęcia symbolizował duchową śmierć odczuwaną przez 
grzesznika. Krew ofiary kojarzyła się z życiodajną mocą, jakiej pragnął.

Zwierzę miało jeszcze jedno znaczenie w społeczeństwie, w którym grzech 
przeżywano jako hańbę. Otóż kojarzy się ona z poczuciem wyobcowania, ska-
lania, odrzucenia i bezwartościowości. Ludzie zhańbieni czują się tak, jakby 
cały świat był przeciwko nim, a  tym bardziej sam Bóg. Odczuwając wstyd, 
mamy wrażenie, jakby gniewał się na nas.

Biblia wyraźnie i wielokrotnie mówi o gniewie Boga, co pokazuje, jak bar-
dzo nienawidzi On grzechu (zob. na przykład List do Rzymian 1:18). Gdy sta-
rożytni grzeszyli, ściągali na siebie hańbę i poczucie, że Bóg ich nienawidzi. 
Grzesząc, stawali się obiektem gniewu Bożego. Ciążył na nich wyrok śmierci.

Dlatego powszechnie postrzegano ofiarowane zwierzę jako substytut 
śmierci grzesznika. Umierając, przejmowało ono na siebie gniew Boga. Tym 
samym ofiara zastępcza służyła uwolnieniu osoby, która ją składała. Jak 



81Izrael w drodze do Kanaanu

zobaczymy później, ta koncepcja była podstawą wielu rytuałów odprawia-
nych w przybytku.

Projekt przybytku (Księga Wyjścia 25-27)
Mojżesz zbudował przybytek według dokładnych instrukcji od Boga. Stał 

on na dziedzińcu otoczonym szczelnym płotem. Dziedziniec był placem 
o wymiarach 50 metrów długości na 25 metrów szerokości. Sam namiot miał 
wymiary 15  metrów (długość) na 5  metrów (szerokość) i  był wysoki na 
5 metrów, czyli jak na dzisiejsze standardy bardzo skromnie. Trzeba jednak 
pamiętać, że został zaprojektowany jako struktura przenośna.

Sam namiot miał dwie wewnętrzne komory o równej szerokości, ale jedna 
była dłuższa od drugiej. Ta większa, położona bliżej wejścia, miała wymiary 
10x5 metrów i  została nazwana Miejscem Świętym. Za nią znajdowała się 
druga komora zwana Miejscem Najświętszym lub Świętym Świętych. Miała 
powierzchnię kwadratu o  bokach 5x5 metrów. Ponieważ wysokość całego 
pomieszczenia wynosiła również 5 metrów, Miejsce Najświętsze miało postać 
sześcianu. Było to najświętsze miejsce w całym Izraelu.

Obie komory oddzielono grubą zasłoną, którą należało odciągnąć, żeby 
wejść do środka. Najważniejszym przedmiotem znajdującym się w  Miejscu 
Najświętszym była pokryta złotem skrzynia zwana „Arką Przymierza”. W sta-
rożytnym świecie arka oznaczała miejsce, gdzie przechowywano szczególnie 
cenne przedmioty. Dla Mojżesza i całego Izraela nic nie było cenniejsze od ich 
przymierza z Bogiem. I nic bardziej nie symbolizowało tej umowy niż umiesz-
czone w arce dwie kamienne tablice – stąd nazwa „Arka Przymierza”.

MIEJSCE 
NAJŚWIĘTSZE

MIEJSCE 
ŚWIĘTE

Ar
ka

 P
rz

ym
ie

rz
a

Stół chlebów pokładnych  
(chleb Obecności Bożej)

Złoty świecznik

Oł
ta

rz
 ka

dz
id

la
ny



82 Izrael w drodze do Kanaanu

Wierzch arki zdobiło wieko pokryte złotem. Na jego dwóch przeciwległych 
krańcach umieszczono aniołów twarzami do siebie, prawdopodobnie klęczą-
cych. Ich skrzydła były w takie pozycji, żeby przykuwać uwagę do otwartej 
przestrzeni tuż nad arką. W tym miejscu między skrzydłami aniołów miała 
spocząć niewidzialna obecność Boga za każdym razem, gdy arcykapłan stawał 
przed Nim.

Z tej koncepcji wyłoniła się nowa idea, powszechna w późniejszym juda-
izmie, że wieko było tronem Boga pośród Jego ludu. Widać to w pieśniach 
żydowskich, pieśniach o „tronie”, na którym zasiada On między cherubami 
(to hebrajskie określenie owych aniołów na wieku arki – Psalm 80:1; 99:1).

Symbole, kapłani i Boża obecność
Jak widać, ceremonie w  przybytku miały bogatą symbolikę. Sam przy-

bytek był symbolem. Jego lokalizacja w  środku obozu sugerowała, że Bóg 
jest blisko, pośród swego ludu. Jednak Jego tron znajdujący się w  Miejscu 
Najświętszym był niedostępny. To przypominało Izraelowi, że ten sam Bóg, 
który jest blisko, mieszka również w  światłości niedostępnej, wykraczając 
ponad wszystko, co jesteśmy w stanie pojąć. To jeden z powodów, dla których 
zakazał On Izraelitom robić sobie Jego podobizn w postaci posągów i obra-
zów. Bóg jest niepojęty i dlatego żaden artysta nie jest w stanie Go opisać.

W większej komorze przybytku, czyli w Miejscu Świętym, stało również 
inne symboliczne wyposażenie. Każdy upoważniony kapłan mógł tam pełnić 
swoje obowiązki, lecz do Miejsca Najświętszego miał prawo wejść wyłącznie 
arcykapłan. Kapłan wchodzący do Miejsca Świętego od razu widział światło 
bijące od siedmioramiennego świecznika.

Naprzeciwko wejścia stał mały ołtarz służący do spalania ofiar kadzi-
dlanych, a  obok niego stół, na którym rozkładano chleby (zwane chlebami 
pokładnymi).

Siedmioramienny świecznik symbolizował Boga jako Stwórcę, który roz-
począł proces stworzenia, powołując do istnienia światłość. Ołtarz kadzi-
dlany oznaczał modlitwy ludu Bożego stale wznoszone do Niego. Natomiast 
chleby mówiły o Bożym zaopatrzeniu we wszystko, czego Izrael potrzebował 
w codziennym życiu. 

Jedynie Lewici (mężczyźni pochodzący z plemienia Lewiego) mogli służyć 
jako kapłani. Właśnie z tego rodu pochodził Mojżesz. Jego starszy brat Aaron 
był pierwszym arcykapłanem. Ta służba była zarezerwowana wyłącznie dla 
jego potomków. Księga Kapłańska przedstawia ogólne kryteria, jakie musieli 



83Izrael w drodze do Kanaanu

spełniać kapłani, a szczególnie arcykapłani. Wymienia również ich obowiązki 
i opisuje różne rodzaje ofiar, jakie mieli składać.

Oglądaj: 
Księga Kapłańska

W Izraelu były tysiące Lewitów  – o wiele więcej niż wymagały tego czyn-
ności wykonywane w  przybytku. Kiedy Izrael wszedł do Kanaanu, kapłani 
niepełniący służby w przybytku otrzymali inne zadanie: zostali rozproszeni 
wśród pozostałych plemion, gdzie mieli nauczać Prawa Bożego. Oprócz tego 
służyli jako doradcy w kwestiach sądowniczych, pomagając w praktycznym 
stosowaniu Prawa Mojżeszowego na co dzień.

Dopiero w Kanaanie przybytek został umiejscowiony na stałe. Po tym, jak 
Izraelici się tam osiedlili, wybrali w tym celu Szilo i tam przybytek stał przez 
wiele pokoleń. W  dziesiątym wieku przed Chrystusem Izraelici zbudowali 
w  Jerozolimie wspaniałą świątynię, która zastąpiła przybytek jako miejsce 
kultu.

Ale nie wyprzedzajmy wypadków i wróćmy do podnóża góry Synaj, gdzie 
Izraelici pozostali aż do zbudowania przybytku. Zajęło to kilka miesięcy, 
ponieważ projekt i dekoracja tego miejsca były bardzo szczegółowe. Księga 
Wyjścia podaje wymiary przybytku, jego wygląd, a także opis pracy wykonu-
jących go rzemieślników.

Księga Wyjścia kończy się ceremonią, podczas której Mojżesz i Aaron for-
malnie poświęcili przybytek jako miejsce kultu. W kulminacyjnym momencie 
tej ceremonii Bóg napełnił przybytek wielkim obłokiem symbolizującym Jego 
obecność wchodzącą do Miejsca Najświętszego. Nie oznacza to, że odtąd miał 
być obecny tylko w tym miejscu i nigdzie indziej. Bóg pokazał w ten sposób, 
że przybytek będzie miejscem, w  którym Jego lud będzie miał szczególny 
dostęp do Jego Oblicza.

Oglądaj: 
Księga Liczb



84 Izrael w drodze do Kanaanu

Izrael odchodzi spod góry Synaj (Księga Liczb 10-14)
Niedługo potem, mniej więcej piętnaście miesięcy po wyjściu z  Egiptu 

Izraelici zwinęli obóz i  ruszyli na północ od góry Synaj, kierując się do 
Kanaanu. Księga Liczb opisuje kolejny etap ich podróży, raczej długi, bo trwa-
jący jakieś 38 lat.

Pierwotnie Izrael miał pójść prosto do Kanaanu i  podbić tę ziemię. 
Przygotowując się do inwazji, plemiona zatrzymały się na granicy i wysłały 
dwunastu zwiadowców, żeby zbadali tę ziemię. Dziesięciu z nich przyniosło 
bardzo zniechęcające wieści. Okazało się, że miasta kananejskie są dobrze 
ufortyfikowane, a miejscowy lud jest waleczny.

Dwaj pozostali zwiadowcy (ich imiona to Jozue i  Kaleb) ocenili sytu-
ację bardziej optymistycznie. Przyznali, że Kanaan jest mocno obwarowany 
i mieszkają tam rośli ludzie. Mimo to przekonywali, że Bóg da swemu ludowi 
zwycięstwo. W końcu Kananejczycy nie dorównywali siłą Egiptowi, a Egipt 
nie równał się z Bogiem.

Izraelici wysłuchali obydwu raportów i wzgardzili radą tej dwójki. Strach 
okazał się silniejszy, a cała odwaga opuściła lud. Marzenie o podboju szybko 
wyparowało. Wielu ludzi zwróciło się przeciwko Mojżeszowi za to, że wypro-
wadził ich z Egiptu tylko po to (ich zdaniem), by złapać wszystkich w pułapkę 
na pustkowiu.

W  oczach Boga ta reakcja pokazała całkowity brak wiary w  Niego. 
W związku z tym oświadczył, że nie da ziemi kananejskiej Izraelowi dopóty, 
dopóki nie umrą ci wszyscy, którzy zwątpili w  słowa Jozuego i  Kaleba. 
Powiedział Mojżeszowi, żeby poprowadził lud z powrotem na pustynię, gdzie 
pozostali przez kolejne 38 lat. Ponieważ do tego momentu upłynęły już dwa 
lata, w sumie Izrael spędził na pustyni 40 lat.

W tym czasie Izraelici stale wędrowali po terenie półwyspu synajskiego 
w  poszukiwaniu wody i  pastwisk. Szli meandrami i  wielokrotnie wracali 
w  te same miejsca. Ten okres historii narodu żydowskiego jest nazywany 
Wędrówką po Pustyni.

Podczas tej nieustannej migracji umarli wszyscy, którzy wyszli z Egiptu 
jako dorośli ludzie. Wszyscy z  wyjątkiem Jozuego i  Kaleba. Jednak mimo 
karania Izraela Bóg nadal utrzymywał swój lud. Opiekował się nimi do tego 
stopnia, że ich obuwie ani okrycie nie zniszczało. Dostarczał wody w miej-
scach, gdzie wcześniej nie było nic do picia. Codziennie o świcie sprawiał, że 
ziemia pokrywała się pewną pożywną substancją, nazywaną manną. Znikała 
ona, kiedy robiło się gorąco, a  jeśli ktoś próbował ją gromadzić na zapas 



Ka
na

an

N
aj

az
d 

Jo
zu

eg
o

pi
er

w
sz

y 
po

db
ój

 n
a 

w
sc

hó
d 

od
 Jo

rd
an

u

12 szpiegów wysłanych 
do ziemi obiecanej 
i nieudany podbój

Obszar wędrówki

Egipt

M
orze Czerw

one

Góra 
Synaj

Podróż Izraela z Egiptu do Kanaanu



86 Izrael w drodze do Kanaanu

i przetrzymywać, psuła się. Lecz rodziny mogły zebrać codziennie wystarcza-
jącą ilość manny, żeby móc jeść aż do wieczora.

Lata spędzone na pustyni służyły wzmocnieniu Izraela przed przyszłym 
podbojem Kanaanu. Ponieważ starsze pokolenie wymarło, pod koniec 
wędrówki naród był młodszy, bardziej wytrzymały i w dobrej formie fizycz-
nej. Zbliżając się do ziemi, którą tym razem mieli posiąść, swą liczebnością 
siali panikę wśród narodów stojących im na drodze.

Różni królowie próbowali ataków wyprzedzających, żeby zatrzymać 
Izraela jeszcze po drodze. W rezultacie zdolności bojowe narodu wybranego 
zostały wypróbowane, zanim dotarli do Kanaanu. Bóg dawał im zwycięstwa 
w  kolejnych bitwach, przygotowując do inwazji. Jeden z  królów imieniem 
Balak spróbował innej taktyki. Wynajął Bileama, który był znany z posiada-
nia duchowej mocy, żeby rzucił klątwę na Izraela. Jednak za każdym razem, 
gdy Bileam otwierał usta, Bóg zamieniał przekleństwo na błogosławieństwo 
(Księga Liczb 23-24).

Początkowe zwycięstwa dały Izraelowi kontrolę nad obszarem na wschód 
od Doliny Jordanu i Morza Martwego. Trzem plemionom spodobała się ta 
ziemia, więc poprosili Mojżesza, żeby mogli się tam osiedlić. Zgodził się, ale 
pod jednym warunkiem. Mężczyźni zdolni do walki mieli przekroczyć Jordan 
wraz z  resztą Izraela, żeby pomóc braciom w  pokonaniu Kananejczyków. 
Wszyscy na to przystali, więc plemiona Rubena, Gada i Manassesa osiedliły 
się na stałe w ziemi na wschód od Jordanu. (Plemię Manassesa było tak liczne, 
że jego część otrzymała ziemię po drugiej stronie rzeki).

Mojżesz żegna się z ludem
Sam Mojżesz nie doczekał przeprawy przez Jordan. Umarł, zanim Izrael 

wszedł do Ziemi Obiecanej. Ostrzeżony przez Boga o  swej rychłej śmierci, 
podjął kroki w celu bezkonfliktowego przekazania przywództwa. Na swego 
następcę wyznaczył Jozuego  – jednego z  dwóch zwiadowców, którzy uwie-
rzyli, że Bóg wprowadzi ich do Kanaanu.

Następnie Mojżesz zebrał cały naród i wygłosił kilka przemówień. Przy 
okazji jeszcze raz opowiedział o  wszystkim, co Bóg zrobił dla narodu od 
momentu wyzwolenia z niewoli egipskiej. 

PAN umiłował was i wybrał was nie dlatego, że byliście liczniejsi od innych 
narodów, gdyż byliście najmniej liczni ze wszystkich narodów – powie-
dział. – Lecz ponieważ PAN was umiłował i  chciał dochować przysięgi, 



87Izrael w drodze do Kanaanu

którą złożył waszym ojcom, PAN wyprowadził was potężną ręką i wykupił 
was z domu niewoli, z ręki faraona, króla Egiptu.

Księga Powtórzonego Prawa 7:7-8

Oglądaj: 
Księga Powtórzonego Prawa

Kanaan nie miał również wejść w posiadanie Izraela dlatego, że ten naród 
był duchowo lepszy od innych. Mojżesz przypomniał im o ich własnej historii 
buntu przeciwko Bogu (Księga Powtórzonego Prawa 9:6-9).

Dlaczego zatem Bóg wypędził Kananejczyków z ich własnej ziemi, dając 
ją Izraelowi? Z dwóch powodów, jak wyjaśnił Mojżesz. Po pierwsze, ponieważ 
narody zamieszkujące Kanaan były nikczemne do cna. I po drugie, Bóg nadal 
zamierzał dotrzymać obietnic w ramach przymierza zawartego z Abrahamem, 
Izaakiem i Jakubem.

Powyższe stwierdzenia Mojżesza ukazują dwie zasady, które przewijają 
się na kartach całej Biblii.

•  Po pierwsze, Bóg często wybiera do wykonania swoich dzieł jednostki 
lub grupy ludzi, mające niewielkie znaczenie i nie cieszące się szacun-
kiem innych ludzi. Widzi potencjał w ludziach, którzy w przeciwnym 
wypadku byliby zupełnie niewidoczni. Izrael mógł być mniej liczny od 
jakiegokolwiek innego narodu, lecz ten fakt nie pomniejszał jego war-
tości w Bożych oczach.

•  Po drugie, ludzie, przez których Bóg działa, są często moralnie 
i duchowo zepsuci – jak Izrael za czasów Mojżesza. Bóg nie wymaga od 
nas doskonałości, żeby mógł nawiązać z nami osobiste relacje. Dlatego 
nie wolno nam mylić Jego błogosławieństw z akceptacją wszystkiego, 
co robimy. On często błogosławi w ramach zachęty, żebyśmy wznieśli 
się ponad własne upadki, a nie w nagrodę za to, co robimy.

Był to jeden z elementów postępowania Boga wobec Izraela. Błogosławił 
im po to, żeby byli coraz lepsi. Wyraźnie pragnął, żeby w Kanaanie nabrali 
szlachetniejszych cech charakteru niż na pustyni. W tym celu Mojżesz zakoń-
czył swe pożegnalne przemówienie powtórzeniem Prawa nadanego przez 
Boga na Synaju i  przypomniał ludowi jego własne zobowiązanie, że będą 



88 Izrael w drodze do Kanaanu

przestrzegać zawartych w nim przykazań. Ostrzegł ich również, wymieniając 
kary, jakie Bóg zapowiedział, jeśli Izrael się od Niego odwróci.

Nadchodzi inny Mojżesz
Pod koniec swej mowy Mojżesz nakreślił złowieszczy obraz przy-

szłości narodu. Powiedział, że przyszłe pokolenia zbuntują się przeciw 
Bogu. Ich bunt będzie tak zatwardziały, że zostaną wypędzeni ze swojej 
ziemi. Mimo to Bóg w końcu sprowadzi swój naród wybrany z powro-
tem do Kanaanu i pozwoli im posiąść go ponownie.

Oprócz tego Mojżesz zapowiedział wzbudzenie w  Izraelu wiel-
kiego przywódcy. Nadejdzie taki dzień – powiedział – że Bóg wyznaczy 
innego rzecznika, podobnego do niego samego. Kiedy się pojawi, posłu-
szeństwo jego słowom będzie dla Izraela zasadniczą sprawą (Księga 
Powtórzonego Prawa 18:18-19). Bóg wypełnił tę obietnicę, gdy pojawił 
się Jezus.

W końcu Mojżesz umieścił wszystkie swoje Pisma w Miejscu Najświętszym 
obok Arki Przymierza. Zestaw ten zawierał jego pożegnalne mowy zebrane 
w  jednym manuskrypcie, zwanym dzisiaj Księgą Powtórzonego Prawa. To 
trafna nazwa zważywszy, że w swoich pożegnalnych przemówieniach Mojżesz 
powtarza większość prawa nadanego na Synaju.

I tak, dokończywszy swego dzieła, Mojżesz odszedł z obozu. Spoczął na 
pobliskiej górze, z  której mógł zobaczyć piękną, choć odległą, panoramę 
Kanaanu. Umarł tam w wieku 120 lat. Bóg pogrzebał jego ciało w taki sposób, 
żeby nikt nie znał miejsca pochówku.

Jozue wprowadza Izraela do Kanaanu
Tymczasem w  Izraelu Jozue ogłosił żałobę narodową, która trwała 30 

dni. Następnie przygotował lud na długo wyczekiwane wejście do Kanaanu. 
Ustawił ich w jedną kolumnę do marszu i z Arką Przymierza niesioną z przodu 
przekroczyli rzekę Jordan.

Jozue udowodnił, że jest świetnym przywódcą z  zasadami. Księga 
Jozuego, która oczywiście nosi w tytule jego imię, stanowi zapis jego wybit-
nych dokonań. Stosowana przez niego strategia polegała na uniemożliwieniu 
połączenia sił królów północy i południa Kanaanu w jednolity front. Dlatego 
robił szybkie wypady na wschód i zachód. Podzielony w ten sposób Kanaan 
pozwalał Izraelowi kontrolować łatwy do obrony korytarz prowadzący przez 



89Izrael w drodze do Kanaanu

środek kraju. Następnie Jozue podbił kolejne regiony, kierując się najpierw 
na południe, a potem na północ.

Oglądaj: 
Księga Jozuego

Jednym z  pierwszych zwycięstw, i  być może najbardziej znanym, było 
zdobycie Jerycha, ufortyfikowanego miasta położonego w Dolinie Jordanu. 
Jerycho stało na drodze planowanego podboju centralnej części Kanaanu. 
W normalnych warunkach oblężenie takiej twierdzy zajęłoby całe miesiące, 
co pozwoliłoby mieszkańcom doczekać się posiłków z innej części kraju.

Bóg użył jednak oblężenia Jerycha, żeby pokazać, jakie mocne były pod-
stawy ufności pokładanej w Nim przez Jozuego. Powiedział wodzowi Izraela, 
żeby lud okrążał miasto poza jego murami raz dziennie przez sześć dni. 
Siódmego dnia okrążyli Jerycho siedem razy. Po zakończeniu siódmego okrą-
żenia zadęli w trąby i w tym momencie z powodu trzęsienia ziemi albo innego 
zjawiska spowodowanego przez Boga, mury miasta się zawaliły, bezbronne 
Jerycho stanęło przez Izraelitami otworem i zostało szybko zdobyte jednym 
szturmem. W ten sposób górzyste tereny Kanaanu zostały odsłonięte i Jozue 
mógł kontynuować ich podbój.

Po tym, jak Izraelici opanowali większość ziemi kananejskiej, Jozue zszedł 
ze sceny wydarzeń. Ostatnim aktem jego przywództwa był podział Kanaanu 
między plemionami. Juda, czyli potomkowie czwartego z kolei syna Jakuba, 
otrzymał w dziedzictwie spory dział w górach na południu kraju. Ten ród miał 
się stać najbardziej wpływowym plemieniem Izraela, zarówno pod względem 
politycznym, jak i militarnym.

Podczas przydzielania ziemi Józef otrzymał podwójny dział, objęty przez 
rody jego synów Efraima i Manassesa. Po wyjściu z Egiptu nie czytamy już 
o plemieniu Józefa, tylko o tych dwóch.

Jeśli chodzi o  liczebność, Manasses był największym plemieniem 
w Izraelu. Natomiast Efraim zaczął w końcu rywalizować z Judą o wpływy, 
szczególnie w okresie podzielonego królestwa.

Po zastąpieniu Józefa Efraimem i Manassesem mamy właściwie trzyna-
ście plemion zamiast dwunastu. Mimo to jedynie dwanaście z nich otrzymało 
w dziedzictwie ziemię. Lewici jako kapłani i nauczyciele zostali rozproszeni 
wśród wszystkich plemion. Oprócz tego otrzymali sześć miast o strategicz-



90 Izrael w drodze do Kanaanu

nym położeniu, znanych jako miasta ucieczki. Były to miejsca, gdzie mógł 
się schronić każdy, kto został fałszywie oskarżony o zbrodnię lub zabił kogoś 
przypadkowo i  musiał uciekać przed krewnymi ofiary. Lewici rządzili mia-
stami ucieczki i sądzili w każdej sprawie chroniących się tam osób.

Kiedy każde plemię otrzymało już swój dział w ziemi kananejskiej, Jozue 
zgromadził lud, żeby wygłosić własną mowę pożegnalną. Zaczął od przypo-
mnienia słuchaczom, że Bóg dotrzymał wszystkich złożonych im obietnic. 
Poznajcie więc z  całego swojego serca i  całą swoją duszą, że nie zawiodło żadne 
słowo ze wszystkich dobrych słów, które mówił o was PAN, wasz Bóg; wszystkie 
wam się wypełniły, a nie zawiodło żadne słowo (Księga Jozuego 23:14).

Poza tym Jozue zachęcił ich do jeszcze silniejszego oddania Bogu. 
Wiedział, że wiele rodzin w  Izraelu nadal w  tajemnicy czciło pogańskich 
bogów. Właściwie pogaństwo rozpleniło się w narodzie tak bardzo, że Bóg nie 
pozwolił Jozuemu wykorzenić wszystkich narodów kananejskich. Zostawił 
pewne obszary pod ich kontrolą, żeby testować Izraela, czy odetnie się od 
bałwochwalstwa tubylców i będzie Mu wierny.

W  związku z  tym Jozue powiedział zgromadzonym przywódcom: 
Wybierzcie sobie dziś, komu będziecie służyć: czy bogom, którym służyli wasi ojco-
wie po drugiej stronie rzeki, czy bogom Amorytów, w  których ziemi mieszkacie. 
I następnie dodał: Lecz ja i mój dom będziemy służyli PANU (Księga Jozuego 
24:15).

Lud potwierdził, że również będzie służył Bogu. Jednak znając historię 
pogańskich kultów w  narodzie, Jozue miał powody, by kwestionować ich 
szczerość. Jeśli naprawdę tak postanowiliście – powiedział – to wróćcie do swoich 
namiotów i zniszczcie bożki, które macie tam poukrywane.

Biblia nie mówi, na ile dokładnie wypełnili polecenie Jozuego. Wiemy 
jednak, że pogańskie wpływy nadal fatalnie odbijały się na życiu ducho-
wym Izraela. Przechodząc do kolejnego okresu historii Starego Testamentu, 
zobaczymy powtarzające się cykle obojętności wobec Boga, nie mówiąc już 
o jawnym oddawaniu czci pogańskim bogom. Mimo że przybytek nadal sta-
nowił centrum kultu, Izraelici żadną miarą nie byli oddani Bogu z  całego 
serca. Minęło kilka wieków, zanim wreszcie wykorzenili resztki pogaństwa 
i bałwochwalstwa.



Rozdział 10

KSIĘGI HISTORYCZNE

Wraz z  przejęciem przywództwa przez 
Jozuego przechodzimy od ksiąg Mojżeszowych 
do ksiąg historycznych. Większość tych ksiąg 
została napisana przez nieznanych autorów. 
Prawdopodobnie sam Jozue, idąc za przykła-
dem Mojżesza, kontynuował zapis wydarzeń 
mających miejsce za jego czasów. Jeśli tak, to 
prawdopodobnie jest autorem większości tek-
stu w  księdze noszącej jego imię. Podobnie jest 
w  przypadku Nehemiasza i  Ezdrasza. Na temat 
autorstwa pozostałych ksiąg tego działu możemy 
jedynie spekulować.

Omówiliśmy już materiał zawarty w Księdze 
Jozuego, opisujący podbój ziemi kananejskiej. 
Księga Sędziów relacjonuje ciąg dalszy wyda-
rzeń od śmierci Jozuego do koronacji pierwszego 

króla. W tym przejściowym okresie kilku wieków każde plemię Izraela było 
w  większym lub mniejszym stopniu samodzielne. Sędziowie byli przywód-
cami wojskowymi, koordynującymi walkę i obejmującymi władzę sądowniczą 
w czasach kryzysu.

Księga Rut następuje po Księdze Sędziów i kiedyś była nawet jej częścią. 
Wydarzenia opisane w  Księdze Rut pochodzą z  Okresu Sędziów. Czytamy 
w  niej o  uczuciu bogatego właściciela ziemskiego Boaza do Rut, od której 
imienia pochodzi nazwa księgi. Znajdujemy tam wiele scen przesyconych 
miłością, czułością i  współczuciem. Z  historycznego punktu widzenia były 

Historia
Księga Jozuego
Księga Sędziów
Księga Rut
1 Księga Samuela
2 Księga Samuela
1 Księga Królewska
2 Księga Królewska
1 Księga Kronik
2 Księga Kronik
Księga Ezdrasza
Księga Nehemiasza
Księga Estery



92 Księgi historyczne

to bardzo ważne wydarzenia, ponieważ zarówno Dawid, jak i sam Jezus byli 
potomkami pary głównych bohaterów tej historii.

Oglądaj: 
Księga Rut

Kolejne cztery księgi (pierwotnie stanowiące jedną całość) relacjonują całe 
dzieje królestwa Izraela od koronacji Saula do 586 roku p.n.e., kiedy armia 
Babilonu zburzyła Jerozolimę i świątynię. Ze względu na obfitość zawartego 
materiału, cały zwój został podzielony na cztery mniejsze księgi, jakie znamy 
dzisiaj, czyli 1 i 2 Księgę Samuela oraz 1 i 2 Księgę Królewską.

Większość 1 Księgi Samuela jest poświęcona panowaniu Saula, podczas 
gdy 2 Księga Samuela opisuje okres rządów jego następcy Dawida. Pierwszych 
jedenaście rozdziałów 1 Księgi Królewskiej śledzi wydarzenia za panowania 
Salomona i  opisuje budowę świątyni w  Jerozolimie. Po śmierci Salomona 
naród podzielił się na dwa królestwa – północne zwane Izraelem i południowe 
zwane Judą. Całość 1 i 2 Księgi Królewskiej obejmuje historię obydwu monar-
chii aż do podboju Izraela przez Asyrię i najazdu Babilonu na Judę.

Paralelą 1 i 2 Księgi Królewskiej są księgi znane jako 1 i 2 Księga Kronik. 
Śledzą one historię dynastii króla Dawida od jej zarania aż do obalenia jego 
ostatniego następcy przez Babilończyków.

Oglądaj: 
1 i 2 Księga Kronik

Mimo że 1 i 2 Księga Kronik omawiają cały Okres Podzielonego Królestwa, 
relacjonują go z punktu widzenia Judy. Pierwsza Księga Kronik zaczyna się od 
kilku rozdziałów przedstawiających długie genealogie. Prawdę powiedziaw-
szy, nie jest to ekscytująca lektura. Mimo to pozwala prześledzić drzewo 
genealogiczne kluczowych postaci Starego Testamentu.

Księgi historyczne ukazują kilka szczegółów z  życia Judy na wygnaniu 
w Babilonie. Większość naszej wiedzy na temat okresu wygnania pochodzi 
z  napisanych wtedy ksiąg prorockich. Same księgi historyczne przechodzą 
bezpośrednio od zburzenia Jerozolimy do pierwszych prób odbudowy miasta 



93Księgi historyczne

50 lat później, zainicjowanych przez Ezdrasza i Nehemiasza. Księgi noszące 
ich imiona opisują przeszkody, jakie obaj przezwyciężyli oraz duchowe 
reformy w celu przywrócenia statusu tego świętego miasta.

Ostatnia księga historyczna nosi imię pobożnej Żydówki Estery, która 
została królową imperium medo-perskiego (Medowie i  Persowie podbili 
Babilon w okresie wygnania Judy).

Oglądaj: 
Księga Estery

W sumie księgi historyczne obejmują następujące okresy historii biblijnej:
•  Okres Podboju,
•  Okres Sędziów,
•  Okres Zjednoczonego Królestwa,
•  Okres Podzielonego Królestwa,
•  Okres Królestwa Judy,
•  Okres Wygnania Babilońskiego,
•  Okres Odbudowy.
Poniższa tabela przedstawia niektóre najważniejsze wydarzenia i osoby, 

o których czytamy w odpowiednich okresach.

Okres Podboju
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Przekroczenie rzeki Jordan.................................................................................Jozue
Zdobycie Jerycha..................................................................................................Jozue
Pokonanie siedmiu księstw kananejskich.......................................................Jozue
Podział ziemi............................................................................................. Jozue, Kaleb
Mowa pożegnalna Jozuego................................................................................Jozue

Okres Sędziów
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Szeroki wpływ religii Kananejczyków na Izraelitów
Ucisk ze strony Syryjczyków
Sysera i Syryjczycy pokonani  
przez Deborę i Baraka............................................................ Debora, Barak, Sysera



94 Księgi historyczne

Ucisk ze strony Midianitów..............................................................................Gedeon
Druzgocące zwycięstwo Gedeona nad Midianitami..................................Gedeon
Ucisk ze strony Filistynów............................................................................... Samson
Nękanie Filistynów przez Samsona.............................................................. Samson
Zdrada i zemsta Samsona.................................................................. Samson, Dalila
Heli i jego synowie zabici z powodu zepsucia................................................... Heli
Reformy religijne Samuela.............................................................................. Samuel
Zwycięstwo Samuela nad Filistynami.......................................................... Samuel

Okres Zjednoczonego Królestwa
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Koronacja Saula...................................................................................... Samuel, Saul
Wojny Saula z Filistynami........................................................Saul, Jonatan, Dawid
Dawid powołany na następcę króla.................................................................Dawid
Dawid pokonuje Goliata.....................................................................................Dawid
Saul próbuje zabić Dawida.....................................................Saul, Jonatan, Dawid
Śmierć Saula i Jonatana....................................................................... Saul, Jonatan
Przejęcie Jerozolimy przez Dawida..................................................................Dawid
Dawid planuje zbudować świątynię................................................................Dawid
Cudzołóstwo Dawida z Batszebą................................................... Dawid, Batszeba
Koronacja Salomona......................................................................................Salomon
Poświęcenie świątyni.....................................................................................Salomon
Religie pogańskie na nowo pojawiają się w Izraelu.................................Salomon

Okres Podzielonego Królestwa
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Ukoronowanie Roboama...............................................................................Roboam
Bunt plemion północnych..........................................................................Jeroboam
Jeroboam okrzyknięty królem na północy..............................................Jeroboam
Wprowadzenie kultu byka w Dan i Betel..................................................Jeroboam
Wprowadzenie kultu Baala w Samarii.............................................................Achab
Prześladowanie proroków i kapłanów Boga przez Izebel............................Izebel
Rywalizacja Eliasza z prorokami Baala............................................................. Eliasz
Śmierć Achaba...................................................................................................Elizeusz
Połączenie rodziny Achaba i rodziny królewskiej  
w Jerozolimie......................................................... Amos, Ozeasz, Micheasz, Izajasz
Wprowadzenie kultu Baala w Jerozolimie....................................................... Atalia
Koniec dynastii Achaba......................................................................................... Jehu



95Księgi historyczne

Reformy religijne w Jerozolimie......................................................................... Joasz
Zwiększająca się władza Asyryjczyków  
nad królestwem północnym.......................................................................... Ezechiel
Podbicie północy przez Asyryjczyków

Okres Królestwa Judy
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Asyria odparta u bram Jerozolimy................................................. Izajasz, Ezechiel
Przewrotne rządy Manassesa......................................................................Manasses
Reformy religijne Jozjasza..............................................................Jozjasz, Habakuk
Najazd Babilończyków  
i zniszczenie Jerozolimy........................................... Jeremiasz, Nebuchodonozor

Okres Wygnania Babilońskiego
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Daniel wyniesiony do służby królewskiej.......................................Daniel, Ezechiel
Daniel jako zarządca............................................................................................Daniel
Medowie i Persowie podbijają Babilon............................................................ Cyrus

Okres Odbudowy
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Dekret zezwalający na odbudowę Jerozolimy
Powrót pierwszych grup przesiedleńców................................................Zerubabel
Położenie fundamentów pod świątynię
Estera zapobiega rzezi  
narodu żydowskiego......................................................Estera, Mordochaj, Haman
Nehemiasz buduje mury........................................................................... Nehemiasz
Ponowne ustanowienie Prawa Mojżeszowego i świąt...............................Ezdrasz

Księgi historyczne zajmują się wygnaniem babilońskim jedynie pobież-
nie. Aby szczegółowo zapoznać się z dziejami Izraelitów w Babilonie, musimy 
sięgnąć przede wszystkim do ksiąg prorockich, o których będzie mowa w dal-
szej części książki. Jedyne ważniejsze wydarzenia z  okresu wygnania opi-
sane w księgach historycznych wiążą się z Esterą i jej wujem Mordechajem. 
Udaremnili oni spisek uknuty przez człowieka imieniem Haman, który nie-
nawidził Mordechaja do tego stopnia, że zaplanował masakrę wszystkich 
Żydów na terenie imperium, wspieraną przez aparat państwowy. Ściśle rzecz 
ujmując, historia Estery nie wydarzyła się w ciągu 50 lat między wygnaniem 
Żydów do Babilonu a  powrotem pierwszej ich grupy do Jerozolimy. Estera 



96 Księgi historyczne

i Mordechaj żyli wśród tych Izraelitów, którzy pozostali w Babilonie po roz-
poczęciu odbudowy miasta. Dlatego wydarzenia opisane w  Księdze Estery 
właściwie miały miejsce w Okresie Odbudowy.



Rozdział 11

LATA CHWIEJNEJ WIERNOŚCI

Ustępując z  przywódczego stanowiska, Jozue nie wyznaczył swego 
następcy. Zamiast tego pozwolił każdemu plemieniu ustanowić własne wła-
dze lokalne zarządzane przez grupy lub kolegia ludzi zwanych starszymi. Byli 
oni wybierani spośród przywódców wpływowych rodów. Jedni zarządzali 
miastami, a  inni przewodzili całym plemionom. Istniała również rada star-
szych funkcjonująca na poziomie narodowym.

Do śmierci Jozuego starsi dbali o to, żeby Izrael był wierny Bogu (Księga 
Sędziów 2:6-9). Jednak za życia kolejnej generacji wszystko się zmieniło, 
ponieważ było to pokolenie, które nie znało PANA ani też dzieł, których dokonał 
dla Izraela (Księga Sędziów 2:10). Z pewnością nie wszyscy odeszli od Boga. 
Krótka Księga Rut, której treść jest osadzona w  tym okresie, mówi o  pew-
nej wdowie z Moabu, która znalazła opiekuna i ostatecznie męża w osobie 
Boaza – pobożnego właściciela ziemskiego w Izraelu. Jednak ludzie tacy jak 
Boaz i Rut byli wtedy wyjątkami, a nie regułą w Izraelu.

Kult Baala
Po śmierci Jozuego rozpowszechnił się w Izraelu kult Baala i Asztarte, czyli 

głównych bóstw (dokładnie boga i bogini) od dawna czczonych w Kanaanie. 
Kananejczycy uważali, że to Baal i Asztarte dawali ziemi urodzaj i zapewniali 
obfite zbiory. W religii kananejskiej obydwa bóstwa rządziły również płodno-
ścią i decydowały o ilości dzieci w rodzinach czy rozmnażaniu się trzód.

Ponieważ płodność i  reprodukcja były w  tej religii bardzo ważne, kult 
Baala często wiązał się z kultem seksu. Symbole seksualne były używane do 
zaznaczania i  dekoracji świętych miejsc. Uroczystości religijne uległy dege-
neracji do lubieżnych orgii, podczas których kapłanki i wyznawcy oddawali 



98 Lata chwiejnej wierności

się rozpuście. Wszystko to było oczywiście pogwałceniem Bożych standardów 
czystości seksualnej.

Najgorsze było to, że kult Baala niekiedy wiązał się z ofiarowaniem dzieci. 
Rodzice myśleli, że zyskają przychylność tego bóstwa, jeśli zabiją swego pier-
worodnego na pogańskim ołtarzu. Wierzyli, że Baal odpłaci im za to większą 
liczbą dzieci. Niektóre rodziny umieszczały ciało ofiarowanego dziecka w fun-
damencie lub ścianie nowego domu, co miało im zapewnić ochronę życia 
i zdrowia ze strony bóstwa.

Takie potworności były na porządku dziennym już od czasów Abrahama. 
Dlatego właśnie Bóg postanowił wypędzić Kananejczyków z ich ziemi i oddać 
ją Izraelowi, któremu nakazał wykorzenić kult Baala całkowicie. Jednak 
Izraelici nie byli posłuszni Jego nakazowi i w końcu naród będący Bożą wła-
snością sam zaczął czcić Baala i Asztarte.

Kult Baala stał się w  Izraelu tak powszechny, że w  końcu często przy-
ćmiewał oddanie samemu Bogu. W  takich sytuacjach On zawsze reagował, 
próbując przywieść swój lud do opamiętania. Zazwyczaj pozwalał na inwazję 
któregoś z ościennych narodów. Najeźdźcy gnębili Izraela do tego stopnia, że 
całe plemiona żyły w skrajnym ubóstwie.

Taki ucisk wywierał oczekiwany efekt  – gdy naród odkrywał, że Baal ich 
nie chroni, wówczas Izraelici zwracali się z powrotem ku Bogu. Przysięgali, 
że już zawsze będą Mu wierni i błagali, żeby wyzwolił ich z jarzma ciemięż-
ców. W  odpowiedzi na ich prośby Bóg wzbudzał jakiegoś wojownika, żeby 
przywrócić wolność Jego ludowi. Niestety Izrael nigdy nie wytrwał w swoich 
postanowieniach i gdy tylko odzyskiwał niepodległość, wracał do pogaństwa 
w ciągu jednego lub dwóch pokoleń.

Sędziowie Izraela
W okresie pomiędzy śmiercią Jozuego a koronacją pierwszego króla, czyli 

przez około 350 lat, Izrael przeszedł przez 7 cykli odchodzenia od Boga, oku-
pacji przez wrogów, powrotu do Boga i  odzyskiwania niepodległości. Taka 
cierpliwość ze strony ich Pana robi wielkie wrażenie. Niezmordowanie pra-
cował nad nimi, wiernie dotrzymując danej obietnicy, mimo że oni raz po raz 
łamali zobowiązania wynikające z przymierza z Nim.

Oglądaj: 
Księga Sędziów

Re
la

ty
w

ne
 o

kr
es

y 
dz

ia
ła

ln
oś

ci
 s

ęd
zi

ów
 w

 Iz
ra

el
u

N
ar

od
y 

ci
ęm

ie
żn

ic
ze

To
la

Sz
am

ga
r

Sa
m

ue
l

H
el

i
G

ed
eo

n
D

eb
or

a
Eh

ud
O

tn
ie

l

Je
ft

e
A

bd
on

Ja
ir

El
on

Sa
m

as
on

A
bi

m
el

ec
h

M
ez

op
ot

am
ia

 
K

an
aa

n 

M
id

ia

A
m

m
on

Fi
li

st
ea

M
oa

b 
 

Ib
sa

n

14
00

 p
.n

.e
.

13
00

 p
.n

.e
.

12
00

 p
.n

.e
.

11
00

 p
.n

.e
.

10
00

 p
.n

.e
.



Re
la

ty
w

ne
 o

kr
es

y 
dz

ia
ła

ln
oś

ci
 s

ęd
zi

ów
 w

 Iz
ra

el
u

N
ar

od
y 

ci
ęm

ie
żn

ic
ze

To
la

Sz
am

ga
r

Sa
m

ue
l

H
el

i
G

ed
eo

n
D

eb
or

a
Eh

ud
O

tn
ie

l

Je
ft

e
A

bd
on

Ja
ir

El
on

Sa
m

as
on

A
bi

m
el

ec
h

M
ez

op
ot

am
ia

 
K

an
aa

n 

M
id

ia

A
m

m
on

Fi
li

st
ea

M
oa

b 
 

Ib
sa

n

14
00

 p
.n

.e
.

13
00

 p
.n

.e
.

12
00

 p
.n

.e
.

11
00

 p
.n

.e
.

10
00

 p
.n

.e
.



100 Lata chwiejnej wierności

Nazywamy ten okres historii Izraela Okresem Sędziów ze względu na 
kolejnych przywódców militarnych przywracających wolność narodowi. Nie 
byli oni sędziami w  tradycyjnym sensie tego słowa. Przede wszystkim byli 
dowódcami wojskowymi. Biblia określa ich hebrajskim słowem, które zawiera 
cały zakres znaczeń jak „wybawca”, „władca” czy „zbawiciel”. Mogło ono 
również oznaczać „sędziego” w  sensie arbitra rozsądzającego spory i  zaże-
gnującego konflikty. Jednak większość z  nich zostawała sędziami w  sensie 
jurysdykcyjnym dopiero wtedy, gdy zyskali sobie powszechny szacunek po 
zrzuceniu jarzma okupantów.

Większość naszej wiedzy na ich temat czerpiemy z  dwóch ksiąg: Księgi 
Sędziów i 1 Księgi Samuela. Sędziowie zazwyczaj pochodzili z rodzin nie rzu-
cających się w oczy. Niektórzy, jak Gedeon, który był jednym z największych 
bohaterów, wychowywali się w domach skażonych kultem Baala. Jego ojciec 
miał nawet na podwórku ołtarz tego bóstwa, przy którym gromadzili się 
sąsiedzi (Księga Sędziów 6:25).

Najbardziej zażartymi wrogami Izraela w Okresie Sędziów byli Moabici, 
Midianici i  Filistyni. Moabici i  Midianici mieszkali na wschód od Jordanu 
i sami pochodzili z rodziny Abrahama. Filistyni kontrolowali nadbrzeżny pas 
biegnący między dzisiejszym Libanem a Egiptem. Żaden z tych narodów nie 
najechał całego Izraela. Okupowali tereny należące do plemion sąsiadujących 
z nimi.

Debora (Księga Sędziów 4-5)
W przypadku wielu sędziów Biblia podaje nam jedynie krótkie wzmianki, 

opisując ich wyczyny w kilku akapitach. Inni sędziowie są bohaterami dłuż-
szych relacji. Należą do nich Debora (jedyna kobieta służąca jako sędzia), 
Gedeon, Samson i Samuel. Ich intrygujące historie mówią o tym, jak warto 
polegać na Bogu zamiast na sobie samym.

Z  czterech wymienionych postaci Debora jako pierwsza osiągnęła zna-
czącą pozycję. Na długo przed osiągnięciem militarnego sukcesu doradzała 
już jako sędzia w Izraelu. Lud ze wszystkich północnych plemion przychodził 
do niej po radę. Była również prorokinią i matką.

Debora zasłynęła zwycięstwem nad Jabinem – królem kananejskim, który 
dręczył Izraela przez 20 lat. Jabin miał do dyspozycji 900 rydwanów wojen-
nych, a dowódcą jego armii był zaufany oficer imieniem Sisera. Jako prorokini 
Debora powiedziała dowódcy armii Izraela (imieniem Barak), że Bóg każe mu 
zaatakować Jabina i Siserę.



101Lata chwiejnej wierności

Barak wzdragał się przed tym. Powiedział, że pójdzie na wojnę, jeżeli 
Debora będzie mu towarzyszyć. Zgodziła się, ale równocześnie ostrzegła 
Baraka, że to kobiecie, a  nie jemu przypadnie zasługa zwycięstwa. Jak się 
potem okazało, przypadła ona dwóm kobietom.

Deborze udało się wykrzesać z armii Izraela taki zapał, że zadała druzgo-
cący cios przeciwnikowi pod dowództwem Sisery. Ratując swoje życie, przy-
był on do pewnego namiotu, który wyglądał na bezpieczną kryjówkę. Kobieta 
imieniem Jael zaprosiła go do środka, żeby odpoczął. Wyczerpany Sisera 
zapadł w twardy sen. Wtedy Jael podeszła do niego z kołkiem od namiotu 
i wbiła w skroń generała, zabijając go na miejscu.

Tymczasem Debora kontynuowała pościg za resztką wojsk Jabina, aż cał-
kowicie rozgromiła wroga. Jej zwycięstwo było tak miażdżące, że północne 
plemiona Izraela zażywały potem spokoju przez kolejne 40 lat.

Gedeon (Księga Sędziów 6-8)
Gedeon pojawił się na dziejowej scenie, gdy Midianici uprzykrzali życie 

plemionom mieszkającym wzdłuż Jordanu. Zamiast na rydwanach, polegali 
na wielbłądach, przypuszczając szybkie ataki na przeciwników. Czekali na 
granicy z  Izraelem, aż skończą się żniwa, a  potem robili wypady, zajmując 
świeże zapasy żywności.

Kiedy Bóg wybrał Gedeona, żeby położyć kres zagrożeniu ze strony 
Midianitów, ten nie krył swojej niechęci. Nie mógł uwierzyć, że nadaje się do 
tego zadania. Jestem najmniejszy w najmniej znaczącej rodzinie najniżej stoją-
cego plemienia w Izraelu – odpowiedział. Dlatego wymyślił pewien test, którzy 
miał potwierdzić, czy Bóg rzeczywiście go wybrał. Położył na trawie kawa-
łek runa i poprosił Boga, żeby nazajutrz rano dał mu znak. Jeśli rzeczywiście 
chcesz, żebym uwolnił Izraela – targował się – to niech jutro rano runo będzie 
mokre od rosy, a cała trawa wokół niech będzie sucha.

Rzeczywiście nazajutrz rano runo było przemoczone, a  ziemia dookoła 
zupełnie sucha. Nadal niepewny siebie, Gedeon poprosił o drugi znak. Tym 
razem runo miało rano być suche, a cała ziemia wokół miała być mokra od 
rosy. O świcie okazało się, że wszystko jest dokładnie tak, jak powiedział.

Przekonany wreszcie, że Bóg zamierza się nim posłużyć, rozesłał wici po 
kraju, żeby zgromadzić wojsko. Ku jego zadowoleniu, przybyło 32 000 ludzi. 
Ale Bóg powiedział: Ta armia jest zbyt liczna. Jeśli zwyciężysz na czele tak licz-
nego wojska, to Izrael będzie się chlubił, że zwyciężył dzięki własnej sile. Dlatego 
ogłoś, żeby wszyscy, którzy się boją, wrócili do domu. Gedeon to ogłosił i 22 000 
żołnierzy odeszło.



102 Lata chwiejnej wierności

Mając do dyspozycji tylko 10  000 ludzi, Gedeon wyraźnie stał teraz na 
straconej pozycji. Mimo to Bóg powiedział mu, że ma jeszcze zbyt liczną 
armię. Chciał, żeby Izrael zobaczył w  przyszłym zwycięstwie Jego rękę. 
Dlatego kazał wykonać następną próbę, żeby się okazało, którzy żołnierze 
powinni zostać i walczyć, a którzy powinni pójść do domu.

Kazał Gedeonowi udać się na miejsce, gdzie będzie otwarty zbiornik 
wodny. Następnie Gedeon miał obserwować swoich ludzi, w jaki sposób piją 
wodę  – szczególnie tych, którzy robili to na czworaka, chłepcząc jak zwie-
rzęta. Tych miał odłączyć i nie brać ze sobą do walki. Gedeon kazał im pić 
i okazało się, że wszyscy oprócz 300 ludzi pili wodę na czworaka. Oni mieli 
pozostać w oddziale. Pozostali zostali zwolnieni ze służby.

Gedeon wraz z  tym maleńkim oddziałem wślizgnął się do doliny, gdzie 
obozowali Midianici wraz z sojusznikami. Wcześniej w środku nocy rozstawił 
ludzi na okolicznych wzgórzach. Każdemu wręczył zapaloną pochodnię scho-
waną w glinianym naczyniu oraz trąbę. Na dany sygnał wszyscy mieli wznieść 
okrzyk wojenny, zadąć w trąby, rozbić naczynia i wznieść pochodnie.

Kiedy to się stało, w obozie Midianitów wybuchła panika. Z zasady w każ-
dej armii było jedynie kilku trębaczy. Podczas nocnej bitwy jeden żołnierz 
oświetlał drogę kilkudziesięciu ludziom. Dlatego Midianitom wydawało się, 
że wszystkie pochodnie i trąby na wzgórzach towarzyszą wielkiej armii ota-
czającej ich ze wszystkich stron. Pogrążeni w nocnym chaosie zaczęli zabijać 
się nawzajem i tratować, rzucając się do ucieczki.

W tej fazie bitwy uciekinierzy z pola walki biegli na oślep w grupach, przy 
czym wielu z  nich pogubiło już swoje uzbrojenie. Ukoronowaniem zwycię-
stwa było pojmanie i stracenie midiańskich dowódców. Ten naród już nigdy 
poważnie nie zagroził Izraelowi militarnie.

Samson (Księga Sędziów 7-16)
Rola obrońcy przed Filistynami przypadła w  udziale Samsonowi, czło-

wiekowi powołanemu do wielkości już od łona matki. Jeszcze zanim przy-
szedł na świat, jego matkę odwiedził anioł. Miała oddać syna na służbę Bogu 
zaraz po urodzeniu, a symbolem jego szczególnej pozycji miało być to, że nie 
wolno było mu strzyc głowy ani brody. Dokładnie jest napisane, że brzytwa 
nie mogła dotknąć jego głowy. W efekcie Samson dorastał z bardzo bujną czu-
pryną. Tak długo, jak nie obcinał włosów, Bóg obdarzał go nadzwyczajną siłą 
fizyczną.

Pokazał ją w  nocy, gdy został schwytany w  pułapkę w  pewnym mieście 
filistyńskim, a miejską bramę zaryglowano, żeby nie mógł uciec. Filistyni cze-



103Lata chwiejnej wierności

kali do świtu, żeby go zabić, ale Samson wyjął bramę z zawiasów, wziął na 
plecy i poniósł aż na odległe wzgórze. Kiedy indziej zabił kilkuset Filistynów, 
którzy próbowali go złapać.

Przez 20 lat służył jako sędzia w Izraelu, aż wreszcie padł ofiarą kobiety 
filistyńskiej imieniem Dalila. Przekonała go, żeby jej wyjawił sekret swo-
jej siły, a potem zdradziła go i wydała swoim rodakom. Pewnego wieczoru, 
gdy spał w  jej domu, obcięła mu włosy. Pozbawiony swej nadludzkiej siły 
został szybko schwytany i uwięziony. Filistyni wyłupili mu oczy i przykuli do 
ciężkiego kamienia młyńskiego w  miejscowym lochu. Teraz musiał chodzić 
w kółko długimi godzinami, pchając przed sobą gigantyczny ciężar.

Filistyni zrobili jednak błąd, pozwalając odrosnąć włosom Samsona. Gdy 
ponownie poczuł przypływ sił, zaczął czekać na właściwy moment, żeby się 
zemścić na wrogach.

Okazja pojawiła się podczas jednego z religijnych świąt w świątyni Dagona, 
głównego boga Filistynów.

Jednym z celów obchodów tego święta było tym razem uczczenie schwy-
tania i  upokorzenia Samsona. Dlatego postanowiono przyprowadzić go do 
świątyni, gdzie miał być torturowany ku uciesze gawiedzi.

Samson z początku wziął udział w tym widowisku – aż do momentu, gdy 
postawiono go przy dwóch kolumnach podtrzymujących sufit i cały budynek. 
Wyciągając ręce, by popchnąć obydwie, zawołał do Boga, żeby po raz ostatni 
dodał mu sił. Odczuwając, że została wysłuchana, złamał obie kolumny, 
doprowadzając do zawalenia się dachu na niego i wszystkich zgromadzonych. 
Pod gruzami zginął on sam i 3000 Filistynów – więcej niż zabił ich w całym 
swoim życiu.

Spośród wszystkich sędziów Samson odniósł najmniejszy sukces, jeśli 
chodzi o  zrzucenie jarzma wrogów Izraela na stałe. Wprawdzie sam długo 
niepokoił Filistynów, lecz nie mamy żadnego zapisu jego kampanii wojennej 
przeciwko nim na większą skalę. Niewątpliwie wielu przywódców filistyń-
skich zginęło podczas zawalenia się świątyni Dagona, lecz cały ich naród nie 
został przez to pozbawiony militarnej siły. Następnym sędzią był Heli, który 
również nie uchronił Izraela przed zagrożeniem ze strony Filistynów.

Heli i Samuel (1 Księga Samuela 1-4)
Heli był arcykapłanem w Izraelu. Mieszkał na wzgórzach Efraima w miej-

scu zwanym Szilo, gdzie Izraelici umieścili przybytek po podbiciu Kanaanu. 
Stamtąd Heli sądził Izraela przez 40 lat. Mimo osobistego oddania Bogu, 



104 Lata chwiejnej wierności

miał dwóch zepsutych synów, którzy kradli ofiary przynoszone przez ludzi 
do przybytku i uwodzili kobiety, które przychodziły tam, żeby czcić Boga.

Ponieważ Heli przez dłuższy czas nie reagował na ich zachowanie, Bóg 
powiedział mu, że odsunie jego rodzinę od kapłaństwa, a znakiem tego będzie 
śmierć obydwu jego synów w tym samym dniu. Ten pamiętny moment nastą-
pił w okresie serii bitew z Filistynami. W pierwszych starciach Izraelici prze-
grywali, więc posłali po arkę przymierza. Przesądnie wierzyli, że jej obecność 
zapewni im zwycięstwo.

Synowie Helego zanieśli arkę na front. Mimo to Izraelici ponieśli dotkliwą 
porażkę, a Filistyni zabrali arkę i  zabili ich obydwu. Gdy pewien uciekinier 
z pola bitwy przechodził obok przybytku, Heli – teraz podeszły wiekiem i nie-
widomy – zapytał go o wynik bitwy. Dowiedziawszy się, że obaj synowie nie 
żyją, a Filistyni przejęli arkę, upadł, złamał sobie kark i zmarł.

Po śmierci Helego Izrael szybko obwołał przywódcą młodzieńca imie-
niem Samuel. Spędził on dzieciństwo w domu Helego. Stało się tak, ponieważ 
matka Samuela, która była przez wiele lat bezpłodna, złożyła Bogu pewien 
ślub. Obiecała, że jeśli da jej syna, to odda Mu go na służbę w przybytku.

Gdy upragniony Samuel się urodził, wypełniła ślubowanie. Kiedy tylko 
odstawiła go od piersi, poszła z  nim do przybytku i  powierzyła Helemu. 
Podeszły już wiekiem kapłan przyjął chłopca i zaczął go szkolić. Okazało się, 
że Samuel jest niezwykłym dzieckiem, zarówno pod względem charakteru, 
jak i  zdolności. Na długo zanim dorósł, Bóg powołał go na proroka (czyli 
kogoś, przez kogo komunikuje się On w szczególny sposób z innymi ludźmi). 
Wkrótce ludzie z całego kraju zaczęli przychodzić do niego po radę.

Przejąwszy przywództwo po Helim, Samuel służył jednocześnie jako 
kapłan, prorok i sędzia. Jednym z pierwszych jego ruchów było wezwanie do 
odnowy duchowej na skalę narodową. Zapewnił Izraelitów, że mogą pokonać 
Filistynów pod warunkiem, że sami odrzucą kult Baala i Asztarte.

Lud natychmiast przyjął jego wezwanie i  zniszczył pogańskie ołtarze. 
Kiedy reformy Samuela zakorzeniły się w  narodzie, Izraelici zaczęli szcze-
rze wracać do Boga, a  On wynagrodził ich oddanie wielkim zwycięstwem 
nad Filistynami (1  Księga Samuela 7:1-14). To przyniosło im na jakiś czas 
wytchnienie od filistyńskich najazdów. Jednak ostateczne pobicie i poddanie 
tego narodu Izraelowi nastąpiło dopiero za panowania Dawida i Salomona.

Boża cierpliwość względem Izraela
Samuel miał jako przywódca życie długie i  obfitujące w  wydarzenia. 

Między innymi nadzorował przejście Izraela do ustroju monarchicznego. 



105Lata chwiejnej wierności

W  następnym rozdziale przyjrzymy się dokładniej temu okresowi życia 
Samuela. Najwyraźniej skutecznie przywrócił on w Izraelu prawdziwą poboż-
ność względem Pana, bo w pierwszych kilku dekadach monarchii praktycznie 
nie było problemów z pogańskimi kultami.

Taki obrót wydarzeń pokazuje, że Samuel musiał być wybitnym przy-
wódcą. Jak wspomnieliśmy wcześniej, w Okresie Sędziów miało miejsce sie-
dem cykli związanych z wpływami pogańskimi. Z każdym kolejnym cyklem 
następował coraz głębszy upadek moralny i duchowy (Księga Sędziów 2:13-
9). Samuel dokonał nie lada wyczynu, pojawiając się na scenie wydarzeń 
w najgorszym momencie i przyprowadzając Izraela z powrotem do Pana.

Aby podkreślić ogrom upadku Izraela w tamtych czasach, Księga Sędziów 
relacjonuje na koniec dwie historie, które z sędziami nie mają nic wspólnego. 
Centralną postacią każdej z nich jest Lewita, czyli członek rodu kapłańskiego 
odpowiedzialnego za duchowy stan Izraela przed Bogiem. Obydwaj Lewici 
porzucili jednak swoje powołanie. Pierwszy był gotów sprzedać swoje usługi 
kapłańskie każdemu, kto mu dobrze zapłaci i  chce mieć w domu pogańską 
kapliczkę (Księga Sędziów 17-18). Drugi był człowiekiem bez serca, który 
potraktował swoją konkubinę (czyli nałożnicę) w absolutnie nieludzki spo-
sób. Nagabywany przez mężczyzn z miasta, przez które przechodził, pozwa-
lał, żeby robili z jego konkubiną to, na co mają ochotę. Umarła w wyniku bru-
talnego zbiorowego gwałtu, który trwał całą noc (Księga Sędziów 19-20).

Oto sens obydwóch historii. Jeżeli Lewici, którzy byli duchowymi przy-
wódcami i  nauczycielami, upadli tak nisko, to pomyślcie, jaki musiał być 
stan całego narodu! W czasach sędziów Izrael nie miał na sumieniu wyłącz-
nie grzechów średniego kalibru. Lud Boży porzucił swego Pana całkowicie. 
Jego Dziesięć Przykazań nic dla nich nie znaczyło. Mimo to On nadal chciał 
dotrzymać warunków przymierza z  nimi i  pragnął, by przyniosło owoce. 
Dlatego pracował nad nimi mimo ich przewrotności.

Ten wzorzec będziemy obserwować na kartach całej Biblii. Bóg nie tylko 
zawiera przymierza, lecz również dokłada wszelkich starań, żeby ich dotrzy-
mać. Nie spieszy się ze zrywaniem relacji. Zamiast tego czeka cierpliwie, aż 
Jego lud nauczy się honorować własne zobowiązania wobec Niego i innych.

Jednak Jego cierpliwość ma swoje granice. Przychodzi czas, gdy Bóg 
odwołuje przymierza lub zastępuje je innymi ze względu na ciągłą obojętność 
w stosunku do Niego i Jego woli. Tak było z Helim. Jak zapewne pamiętacie 
z rozdziału 6, Bóg zawarł przymierze z przodkiem Helego, Pinchasem, że jego 
potomkowie będą arcykapłanami na zawsze (Księga Liczb 25:10-13). Kiedy 



106 Lata chwiejnej wierności

jednak Heli i  jego synowie uparcie okazywali całkowity brak poszanowania 
przybytku i składanych w nim ofiar, wtedy Bóg położył kres temu dziedzic-
twu. W dodatku wyraźnie powiedział, że ta decyzja była efektem ich pogardy 
dla Niego (1 Księga Samuela 2:30).

W końcu zrobił to samo wobec Izraela i przymierza zawartego na Synaju. 
Za czasów monarchii wahali się pomiędzy szczerym oddaniem Bogu a całko-
witym zaangażowaniem w kult Baala, a potem innych pogańskich bóstw. Po 
kilkuset latach ostrzeżeń, że ta niewierność zostanie ukarana, Bóg wreszcie 
spełnił swoje groźby. Pozwolił Asyryjczykom obrócić w  perzynę królestwo 
Izraela (zamieszkałe przez plemiona północne), a  potem Babilończykom 
zrównać z ziemią królestwo Judy (zamieszkałe przez plemiona południowe). 

Jednak tuż przed najazdem Babilończyków Bóg ogłosił, że zamie-
rza zawrzeć z  Izraelem nowe przymierze. Miało ono zastąpić przymierze 
zawarte na Synaju, które zostało złamane przez lud. Mimo to nie skreślił 
wybranego narodu. Nowe Przymierze miało w przyszłości redefiniować Jego 
relację z nimi (Księga Jeremiasza 31:31-33). Kiedy przejdziemy do Nowego 
Testamentu, zobaczymy, jak Bóg wypełnił tę obietnicę w Jezusie.



Rozdział 12

ZJEDNOCZONE KRÓLESTWO

Nawał obowiązków przekroczył w końcu możliwości Samuela, więc wyzna-
czył swoich synów do rozwiązywania sporów sądowych. Niestety byli zepsuci 
podobnie jak synowie Helego. Bezwstydnie przyjmowali łapówki i otwarcie 
szydzili ze sprawiedliwości. Kiedy Samuel się zestarzał, starsi Izraela zaczęli 
się obawiać, że jego synowie będą mieli despotyczne zapędy, jeśli obejmą 
przywództwo po śmierci ojca. Dlatego przedstawili Samuelowi pewną szcze-
gólną prośbę. Chcieli, żeby ustanowił im króla.

Z początku Samuel się temu sprzeciwił, ponieważ poczuł się zraniony ich 
prośbą. Zrozumiał ją jako odrzucenie wszystkiego, co dla Izraela zrobił. Kiedy 
jednak Bóg powiedział mu, żeby spełnił prośbę ludu, Samuel ustąpił i zaczął 
szukać odpowiedniego kandydata.

Saul zostaje królem (1 Księga Samuela 8-15)
Poszukiwania Samuela zaprowadziły go do wysokiego mężczyzny imie-

niem Saul. Pochodził z bogatej rodziny Beniaminitów – najmniejszego liczeb-
nie plemienia w  Izraelu. Był iście królewskiej postury, o  głowę wyższy od 
wszystkich. Miał również zadatki na dzielnego wojownika. Mimo to wykazy-
wał pokorę – przynajmniej na początku.

Oglądaj: 
1 Księga Samuela

Saul stworzył pierwszą stałą armię w Izraelu, a na dowódcę jednej trze-
ciej ludzi mianował swego syna Jonatana. Był on mężem wielkiej wiary i jed-



108 Zjednoczone królestwo

nym z najbardziej pobożnych, sprawiedliwych Izraelitów w historii. Oprócz 
tego był nieustraszony w walce. Wraz z ojcem odnieśli szereg zwycięstw nad 
Filistynami, głównie w wyniku Bożego błogosławieństwa i zdolności dowód-
czych Jonatana.

Wraz z koronacją Saula zakończył się Okres Sędziów, a naród Izraela wszedł 
w  Okres Zjednoczonego Królestwa. Trwał on za panowania Saula, Dawida 
i Salomona. Jak sama nazwa wskazuje, Zjednoczone Królestwo trwało przez 
cały okres ich rządów – czyli mniej więcej przez cały X wiek p.n.e.  – kiedy to 
plemiona północne i południowe miały jednego króla. Ten okres historyczny 
jest opisany w księgach 1 i 2 Samuela, 1 Królewskiej oraz 1 i 2 Księdze Kronik.

Niedługo po objęciu rządów Saul zaczął się koncentrować na założeniu 
dynastii, upatrując w Jonatanie zdolnego i godnego następcę. Zapewnienie 
synowi prawa do tronu stało się jego obsesją. Tymczasem sam Saul zaczął 
się zmieniać, zarówno duchowo, jak i psychicznie. Sława i sukces zaczęły się 
odbijać na jego charakterze. Niegdyś pobożna postawa zaczęła ustępować 
goryczy i przygnębieniu. Trapiły go mroczne nastroje i czasami zachowywał 
się jak szaleniec. W miarę, jak napady depresji stawały się coraz silniejsze, król 
dawał upust nieprzewidywalnym wybuchom gniewu, zagrażającym rodzinie 
i najbliższemu otoczeniu.

Dawid wybrany na króla (1 Księga Samuela 16-20)
Widząc coraz gorsze postępowanie Saula, Bóg postanowił odsunąć jego 

dom od władzy królewskiej i  po raz drugi polecił Samuelowi, żeby znalazł 
króla dla Izraela. Tym razem wybór padł na młodzieńca imieniem Dawid 
z plemienia Judy. Wprawdzie ten ród już od dawna był jednym z najbardziej 
wpływowych w narodzie, lecz teraz miał zostać wyniesiony na szczyt prestiżu 
z powodu Dawida. Z politycznego punktu widzenia, Juda miał górować nad 
pozostałymi plemionami przez następne tysiąc lat.

Bożą intencją nie było jednak natychmiastowe powierzenie władzy 
Dawidowi. Zamiast tego miał zostać mianowany na następcę tronu i  być 
w pogotowiu, kiedy Saul umrze. Jak się okazało, Saul żył jeszcze przez wiele 
lat, nigdy nie akceptując Dawida jako dziedzica i  następcę tronu. Udawał 
przyjazne nastawienie i  często gościł go przy stole królewskim, lecz tylko 
po to, żeby nie spuszczać Dawida z oka. Dał mu nawet za żonę swoją córkę 
w nadziei, że będzie miał szpiega nawet w jego własnym domu. Jednocześnie 
przez cały czas dybał na życie potencjalnego następcy.



109Zjednoczone królestwo

Dawid zabija Goliata
Obawy Saula w stosunku do Dawida pojawiły się u niego już wtedy, gdy 

ten miał kilkanaście lat, a Saul prowadził wojnę przeciwko Filistynom. I prze-
grywał. Zwycięstwo wymykało się obydwu stronom z rąk i wreszcie doszło 
do impasu, który demoralizował jednych i drugich. Wrogie armie obozowały 
naprzeciwko siebie przez całe tygodnie, niezdolne do ataku i  niechętne do 
odwrotu.

Sytuacja była patowa, aż wreszcie wojownik imieniem Goliat wystąpił 
z  szeregów filistyńskich, rzucając Izraelowi wyzwanie. Jako tak zwany har-
cownik chciał się zmierzyć sam na sam z którymś żołnierzem przeciwnika. 
W  normalnych warunkach nie byłoby problemu ze znalezieniem godnego 
harcownika. Niestety Goliat pochodził z rodu olbrzymów i miał prawie trzy 
metry wzrostu. Jak nietrudno zrozumieć, żaden z żołnierzy Saula nie pałał 
chęcią pojedynku z nim. Nawet sam Jonatan. Tymczasem Goliat codziennie 
ponawiał wyzwanie, szydząc z Izraela.

Pewnego dnia, gdy po raz kolejny obrażał Izraelitów, do obozu przybył 
Dawid, odwiedzając swych braci na linii frontu. Zdumiony faktem, że nikt 
nie reaguje na prowokacje Goliata, zgłosił się na ochotnika do pojedynku 
z olbrzymem.

Do tej pory Dawid jedynie pasał owce. Jako najmłodszy w rodzinie, nie 
dorósł jeszcze nawet do wieku poborowego. Został jednak wprowadzony do 
namiotu króla, gdzie ponowił wolę walki z Goliatem. Jako pasterz nabrał wiel-
kiej wprawy w strzelaniu z procy, chroniąc stada przed drapieżnikami, w tym 
niedźwiedziami i lwami. Dlatego postanowił wziąć przeciwko Goliatowi jedy-
nie procę, bo miecz i zbroja były dla niego zbyt ciężkie. Bóg podtrzymywał mnie 
w walce przeciwko niedźwiedziom i lwom – powiedział Saulowi. – Więc ochroni 
mnie również przed tym Filistynem.

Z  procą w  ręku i  pięcioma kamieniami wybranymi z  pobliskiego stru-
mienia Dawid podchodził do Goliata. Filistyn urażony tym, że Saul wysłał 
do niego wyrostka, zaczął szydzić z Dawida, który odpowiedział po prostu: 
Bóg wyda cię dzisiaj w moje ręce, bo to Jego bitwa, a On nie potrzebuje mieczy 
ani włóczni, żeby zwyciężać. Potem biegnąc w kierunku olbrzyma, wystrzelił 
z procy pierwszy kamień, który trafił go w czoło między oczami, w efekcie 
czego Goliat upadł. Dawid podbiegł do leżącego, chwycił jego miecz i odciął 
głowę wroga.

Widząc, że ich bohater nie żyje, Filistyni rozpierzchli się i uciekli. Izraelici 
puścili się za nimi w  pogoń i  pobili ich, odnosząc zwycięstwo decydujące 



110 Zjednoczone królestwo

o losach wojny. Świętując ten przełom, ludzie zaczęli śpiewać pieśni, że Saul 
zabił swój tysiąc, a Dawid swoje dziesiątki tysięcy. Zawiść i paranoja Saula nie 
pozwoliły mu znieść takiego porównania i od tego czasu zaczął knuć pierwsze 
intrygi, żeby pozbyć się konkurenta.

Jak na ironię, Jonatan nie podzielał pogardy swego ojca w stosunku do 
Dawida. Przeciwnie, był jego najlepszym przyjacielem i  sprzymierzeńcem. 
Dowiedziawszy się, że Samuel namaścił Dawida na króla, zaakceptował ten 
wybór i stał się jednym z jego najbardziej żarliwych obrońców. Postawiło to 
Jonatana w trudnym położeniu, bo Saul nie ustawał w wysiłkach, żeby zabić 
Dawida. Jonatan wielokrotnie wstawiał się za przyjacielem u ojca, a to coraz 
bardziej irytowało króla. Jeden z wybuchów jego gniewu o mało nie skończył 
się tragedią, gdy rzucił w syna włócznią.

Dawid wstępuje na tron (2 Księga Samuela 1-7)
Wreszcie knowania Saula wzmogły się do tego stopnia, że Dawid musiał 

uciekać z kraju. Ostatnie lata życia króla spędził jako uciekinier, ukrywając 
się na pustyni albo szukając schronienia w sąsiednich królestwach. Jeszcze 
w  czasie jego wygnania Saul i  Jonatan zginęli po zażartej walce w  kolejnej 
bitwie z Filistynami. Po tym wydarzeniu wielu rodaków zaczęło garnąć się do 
Dawida i wreszcie obwołano go królem.

Oglądaj: 
2 Księga Samuela

Dawid energicznie przejął panowanie. Teraz, gdy już był pełnoprawnym 
królem, zdobył Jerozolimę i ustanowił ją stolicą kraju. Wcześniej to miasto 
nawet nie było jeszcze w rękach Izraelitów. Jebusyci, naród kananejski, kon-
trolowali je od czasów Abrahama i  nawet Jozue nie był w  stanie ich stam-
tąd wypędzić. Aż do czasów Dawida jego potężne mury wydawały się nie do 
pokonania.

Dawid odkrył tajny tunel dostarczający wodę do miasta i  użył go, żeby 
obejść umocnienia. Wkradł się do miasta na czele uzbrojonego oddziału 
i zaskoczył Jebusytów, zdobywając Jeruzalem. Umocniwszy się tam, przystą-
pił do intensywnej rozbudowy, prowadząc jednocześnie szereg kampanii mili-
tarnych na kilku frontach, żeby zmiażdżyć jakiekolwiek resztki oporu wobec 
jego panowania. W ciągu kilku lat stworzył małe imperium obejmujące grani-



111Zjednoczone królestwo

cami całą ziemię kananejską. Jego syn Salomon rozszerzył wpływy królestwa 
od rzeki Eufrat na północy aż do granicy z Egiptem na południu.

Same osiągnięcia wojskowe Dawida zapewniłyby mu poczesne miejsce 
w historii narodu żydowskiego. Jednak jeszcze trwalsze dziedzictwo zapewnił 
sobie w sferze duchowej i literackiej. Był również muzykiem (harfistą) i kom-
ponował pieśni. Jego muzyka opiewała majestat Boga oraz Jego miłosierdzie, 
opiekę i ochronę. Żyjąc na tułaczce, Dawid nauczył się polegać na Bogu, żeby 
przeżyć i jego psalmy odzwierciedlają to pełne zaufanie. Wiele pieśni Dawida 
w końcu znalazło swoje miejsce w Biblii w postaci zbioru 150 psalmów uży-
wanych przez Izraela do oddawania chwały Bogu. Wiele z nich nadal śpiewa 
się w kościołach i synagogach.

Pieśni Dawidowe ukazują wrażliwe serce człowieka, który zawsze chciał 
pełnić wolę Bożą. Król chciał pogłębić szacunek Izraela dla Pana. W związku 
z  tym polecił przenieść arkę przymierza z  jej odległego miejsca spoczynku 
do Jerozolimy. Umieścił ją w namiocie w centralnym punkcie swej wspania-
łej stolicy. Czuł się jednak źle z tym, że sam mieszkał w pałacu urządzonym 
z przepychem, podczas gdy Bóg pozostawał w skromnym namiocie.

Postanowił zbudować w  Jerozolimie wspaniałą świątynię  – wspanialszą 
niż wszystkie inne. Jednak nigdy nie spełnił tego pragnienia. Jesteś wojow-
nikiem i masz krew na rękach – powiedział mu Bóg. – Nie chcę, żeby człowiek 
prowadzący wojny budował dom noszący moje imię. Chcę, żeby zrobił to mąż 
pokoju. Bóg pozwolił Dawidowi zgromadzić niezbędne materiały, lecz odłożył 
budowę aż do czasu, gdy Salomon, syn Dawida, wstąpił na tron.

Królestwo wieczne
Zapewniając Dawida, że świątynia w  Jerozolimie zostanie zbudo-

wana, Bóg powiedział mu: Po twojej śmierci wzbudzę ci potomka, który 
zasiądzie na twoim tronie. On zbuduje mi świątynię i  ustanowię jego 
tron oraz królestwo na zawsze (2  Księga Samuela 7:12-16). Naturalnie 
Dawid zrozumiał, że ta obietnica dotyczy Salomona, podobnie jak sam 
Salomon. A jednak królestwo Salomona nie miało trwać wiecznie. Jego 
świetność szybko przeminęła, gdy zostało podzielone wkrótce po jego 
śmierci.

O pełniejszym znaczeniu tej obietnicy złożonej Dawidowi dowiemy 
się dopiero po przejściu do Nowego Testamentu. Odkryjemy tam, że ta 
obietnica dotyczyła Salomona jedynie w ograniczonym sensie. Oprócz 
tego wskazywała na dzieło Jezusa, który w  prostej linii pochodził od 



112 Zjednoczone królestwo

Dawida (Dzieje Apostolskie 2:29-31). Jego właśnie miał na myśli Bóg, 
mówiąc o synu Dawida i Jego królestwie, które miało trwać wiecznie.

Życie osobiste Dawida (2 Księga Samuela 11-12)
Mimo wszystkich osiągnięć Dawida, okres panowania był dla niego 

trudny osobiście. Oprócz wrogów czyhających u granic, miał również pro-
blemy z intrygami i zdradą w najbliższym otoczeniu – czasem nawet wśród 
własnych dzieci. Jak to było wówczas w  zwyczaju, Dawid pojął kilka żon, 
które dały mu synów i córki. Niestety rywalizacja i zawiść między nimi zatru-
wała atmosferę w domu i doprowadziła do wielu nieszczęść.

Kilka jego pieśni mówi o  smutku i  żalu, których zaznał bardzo wiele. 
Jednak bez względu na to, jak bardzo był zniechęcony, Dawid nigdy nie stracił 
wiary w Boga. W swoich psalmach stale podkreśla Jego dobroć i życzliwość. 
Bóg sam określił nawet Dawida człowiekiem według Jego serca (1  Księga 
Samuela 13:14). Nie znaczy to, że Dawid zawsze robił to, co słuszne. Czasem 
poważnie naruszał Boże standardy i łamał Prawo, lecz skonfrontowany z wła-
snym grzechem nigdy nie wahał się uznać własnej winy i wrócić do Boga ze 
skruszonym sercem, które tęskniło za tym, co słuszne.

Najpoważniejszym upadkiem moralnym Dawida był słynny epizod 
z  kobietą imieniem Batszeba. Jej mąż Uriasz był lojalnym żołnierzem kró-
lewskiej armii. Gdy wyjechał na wojnę, Dawid nawiązał z jego żoną romans 
i doszło do cudzołóstwa. W jego efekcie Batszeba zaszła w ciążę w czasie kil-
kumiesięcznej nieobecności męża.

Dawid natychmiast sprowadził Uriasza do domu pod pozorem zdania 
raportu z frontu. Po przyjeździe do domu pewnie spędzi noc z żoną – pomy-
ślał. – I potem będzie myślał, że to jego dziecko. Ale Uriasz był człowiekiem 
z zasadami. Skoro jego podwładni byli na polu walki pozbawieni towarzystwa 
swoich żon, to i on odmówił sobie przyjemności spędzenia czasu z Batszebą.

Zdesperowany, żeby zatrzeć ślady po swym grzechu, Dawid rozkazał 
swemu generałowi, by postawił Uriasza w  takim miejscu walki, w  którym 
zginie. Po jego śmierci król wprowadził Batszebę do swego domu i ożenił się 
z nią.

Po narodzeniu ich dziecka Bóg posłał proroka imieniem Natan, żeby skon-
frontować Dawida z potwornością jego grzechu. Natan oświadczył również 
królowi, że niemowlę umrze. Tak jak zapowiedział, dziecko wkrótce zacho-
rowało. Dawid oddalił się od wszystkich i na osobności płakał, błagając Boga 
o  zmiłowanie, ale na próżno. Kilka dni później król dowiedział się, że jego 



113Zjednoczone królestwo

syn nie żyje. Król, który do tej pory gwałtownie rozpaczał, przyjął tę wieść 
z wielkim przekonaniem, że istnieje życie po śmierci: Nie mogą sprowadzić go 
do mnie – powiedział. – To ja pójdę do niego (1 Księga Samuela 12:23).

Ponieważ Dawid szczerze żałował popełnionego grzechu, Bóg pozwolił 
mu zachować Batszebę jako małżonkę. Z ich związku narodził się Salomon. 
Jego imię oznacza „pokojowy” – to wielki kontrast w stosunku do niepokoju 
w życiu osobistym Dawida i na jego dworze.

Salomon zostaje królem (1 Księga Królewska 1-5)
Na łożu śmierci Dawid zaprzysiągł swych doradców i  książąt, że będą 

lojalni wobec Salomona jako jego następcy. Następnie kazał natychmiast 
intronizować syna. W  ten sposób chciał wyprzedzić pretensje do tronu ze 
strony pozostałych synów. Salomon okazał się wspaniałym następcą ojca. 
Pod jego mądrymi rządami Izrael zbudował polityczne i gospodarcze impe-
rium przynoszące Jerozolimie bogactwo i chwałę.

Oglądaj: 
1 i 2 Księga Królewska

Niedługo po koronacji Salomon miał sen, w którym Bóg zapytał go, jakiego 
daru pragnie najbardziej. Młody król odparł, że potrzebna mu mądrość, żeby 
mógł sprawiedliwie rządzić. Bóg pochwalił go za to i ponieważ Salomon nie 
poprosił o bogactwo ani o długie życie, otrzymał jedno i drugie oprócz upra-
gnionej mądrości.

Rzeczywiście bogactwo i  mądrość Salomona w  ciągu kilku lat stały się 
legendarne. Ważni przywódcy odległych krajów przybywali do jego sto-
licy, żeby posłuchać osobiście mądrości, o  której im opowiadano. Salomon 
napisał tysiące przypowieści, z  których kilkadziesiąt trafiło do biblijnej 
Księgi Przysłów Salomona. Przypisuje mu się również autorstwo Pieśni nad 
Pieśniami, przesyconego erotyzmem poematu miłosnego, opiewającego 
namiętność w relacji małżeńskiej.

Inna księgą kojarzoną z  Salomonem jest Eklezjastyk, czyli Księga 
Kaznodziei. Tak naprawdę nie mówi ona o  kaznodziei, lecz o  samym 
Salomonie, teraz już posuniętym w  latach, który daje rady swemu synowi. 
Księga wspomina, jak Salomon zgromadził bogactwo, wiedzę i  ogromne 
posiadłości, myśląc, że to da mu szczęście i poczucie bezpieczeństwa. Goniąc 



114 Zjednoczone królestwo

za ułudą szczęścia, król zwracał się ku wszelkim zmysłowym przyjemnościom 
i słabostkom. One jednak również nie przyniosły mu spełnienia, które odna-
lazł dopiero wtedy, gdy nauczył się czcić Boga i przestrzegać Jego przykazań.

Budowa Świątyni (1 Księga Królewska 6-8)
Najważniejszym osiągnięciem Salomona okazało się zbudowanie świątyni 

zaprojektowanej przez jego ojca. Był to ogromny (jak na owe czasy) budynek 
stojący na szczycie góry Syjon, jednego ze wzgórz, na których leży Jerozolima. 
Główna część budynku to po prostu większa wersja Przybytku, z  dwoma 
pomieszczeniami – czyli Miejscem Świętym i Miejscem Najświętszym poło-
żonym za nim.

Świątynia była nie tylko okazała, lecz również wspaniale zdobiona. Do 
jej budowy użyto cedrów z Libanu i mnóstwa złota, jakim wyłożono ściany, 
z których były zrobione wiszące na nich tarcze, a także przybory używane do 
składania ofiar i podczas ceremonii. Nawet strop pokryto warstwą złota.

Duchowe apogeum rządów Salomona nastąpiło podczas poświęcenia 
świątyni. Było to wspaniałe wydarzenie, któremu towarzyszyła niezwykła 
oprawa i godna chwili ceremonia. W jej kulminacyjnym momencie Salomon 
wypowiedział modlitwę, prosząc Boga o błogosławieństwo dla świątyni i spra-
wowanego w niej kultu. Jak można sobie wyobrazić, poprosił Boga o przyję-
cie ofiary złożonej przez lud i o przebaczenie grzechów. Ale król powiedział 
również:

Również i  cudzoziemca, który nie jest z  Twego ludu Izraela, a  jednak 
przybędzie z dalekiej ziemi przez wzgląd na Twoje imię; (Usłyszą bowiem 
o  Twoim wielkim imieniu, Twojej mocnej ręce i  Twoim wyciągniętym 
ramieniu), gdy przyjdzie i będzie się modlić ku temu domowi; Ty wysłuchaj 
w niebie, w miejscu swego zamieszkania, i uczyń wszystko, o co ten cudzo-
ziemiec będzie do Ciebie wołać, aby wszystkie narody ziemi poznały Twoje 
imię i bały się Ciebie tak, jak Twój lud Izrael, i aby wiedziały, że Twoje imię 
jest wzywane nad tym domem, który zbudowałem.

1 Księga Królewska 8:41-43

Ta troska o  cudzoziemców daje ważne wejrzenie w  to, jak Salomon 
postrzegał postępowanie Boga wobec Izraela. Dlaczego On w  ogóle wybrał 
ten naród? Salomon odpowiedziałby, że Bóg chciał między innymi posłużyć 
się Izraelem do nauczania pozostałych ludów o Nim. Później w historii Żydów 
prorok Izajasz podjął ten temat i  rozszerzył go, jak zobaczymy w  jednym 
z późniejszych rozdziałów traktujących o prorokach.

W
nę

tr
ze

 ś
w

ią
ty

ni
 S

al
om

on
a

(r
ek

on
st

ru
kc

ja
 a

rty
st

y)



W
nę

tr
ze

 ś
w

ią
ty

ni
 S

al
om

on
a

(r
ek

on
st

ru
kc

ja
 a

rty
st

y)



116 Zjednoczone królestwo

Pragnienie Boga, żeby za pośrednictwem Izraela objawić się pozosta-
łym narodom, wyjaśnia to niezwykłe traktowanie cudzoziemców w  Prawie 
Mojżesza.

Jako jedyny ze wszystkich kodeksów prawnych, zawierało ono ochronę 
ich praw. Nakazywało Izraelitom traktować cudzoziemców życzliwie i  oka-
zywać im współczucie. Bóg ustanowił w nim specjalne procedury, w ramach 
których mogli otrzymać obywatelstwo. Bóg wyraźnie chciał, żeby Izrael był 
jak światło latarni przyciągające do Niego wszystkie narody. Dlatego wskazał, 
jak ułatwić im przystęp do Niego w miejscu oddawania Mu czci.

Wprowadzenie pogańskich kultów (1 Księga Królewska 11)
Podstawą zapewnienia obcym przybyszom przystępu do Boga było zało-

żenie, że oni będą Go szukali. Dlatego Prawo Mojżeszowe zawierało zgoła 
odmienne przepisy w stosunku do tych pogan, którzy będą chcieli czcić swo-
ich bogów w Izraelu. W takich przypadkach zarówno takie wpływy, jak i sam 
kult były zabronione.

Niestety Salomon nie był w  tej sprawie posłuszny woli Bożej. Jak to 
było w zwyczaju królów, założył sobie harem, poślubiając żony pochodzące 
z sąsiednich narodów. Wchodząc do jego domu, przyniosły one ze sobą rodzi-
mych bogów.

Salomon pozwolił żonom, żeby go stopniowo odwiodły od Boga ku 
pogańskim rytuałom. Pozwolił nawet pobudować pogańskie ołtarze i  miej-
sca kultu na koszt państwa. W ten sposób oficjalnie wprowadził pogaństwo 
jako alternatywę dla czci wobec Jedynego Boga. Byłby zapewne przerażony 
swoim postępowaniem, gdyby dożył jego efektów, bo po jego śmierci dziesięć 
plemion izraelskich porzuciło oddawanie czci Bogu w świątyni na rzecz bał-
wochwalstwa zapożyczonego z Egiptu. Później w historii te same plemiona 
agresywnie promowały kult Baala zamiast zwracać się sercem ku Bogu.

Stoczenie się z powrotem do pogaństwa służyło jako tło dla późniejszych 
działań wielkich proroków Izraela. Wzywali oni raz po raz do oczyszczenia 
kraju z bałwochwalstwa i powrotu do czystego kultu Boga Izraela. Ponieważ 
lud nie chciał sobie tego wziąć do serca, Bóg w końcu odebrał Izraelowi nie-
podległość, wydając naród w ręce Asyryjczyków i Babilończyków. W rozdziale 
trzynastym zobaczymy, jak do tego doszło.



Rozdział 13

PODZIAŁ, A NASTĘPNIE UPADEK KRÓLESTWA

Splendor rządów Salomona miał wysoką cenę. Z początku król mógł pro-
wadzić luksusowy tryb życia kosztem łupów wojennych i danin nałożonych 
na podbite narody. Zbudował również olbrzymie i dobrze prosperujące impe-
rium gospodarcze rozciągające się wzdłuż wschodnich wybrzeży Afryki, z sie-
cią portów nad Morzem Śródziemnym.

Te fundusze musiały się jednak kiedyś wyczerpać i w  końcu Salomon 
podwyższył podatki we własnym kraju. Szczególnie odczuły to plemiona pół-
nocne, widząc, jak ich pieniądze płyną na południe i wzbogacają Jerozolimę 
i całą Judę. Gdy władzę objął jego syn Roboam (ok. 930–920 p.n.e.), delegacja 
starszych z całego kraju poprosiła go, żeby zmniejszył obciążenia podatkowe. 
Młody król potraktował ich jednak z pogardą, a nawet chlubił się, że podatki 
za jego rządów będą znacznie wyższe niż te nałożone przez jego ojca.

Północne plemiona rozgniewane taką arogancją ogłosiły, że od tej pory 
wypowiadają posłuszeństwo Roboamowi jako prawowitemu władcy. Odłączyli 
się od Judy i obwołali królem Jeroboama, który już od dłuższego czasu był 
wrogiem Salomona. Stolicą ich nowego państwa zostało miasto Samaria. 
Jeroboam martwił się jednak, że jego poddani mogą stopniowo zbliżyć się 
do Roboama ze względu na Jerozolimę, w której obchodzono religijne święta.

Aby uniknąć tego zagrożenia, ustanowił dwa miejsca kultu, jedno w Dan, 
a drugie w Betel. W obydwu miejscowościach postawił figury w postaci złotego 
cielca. Idea była zapożyczona z Egiptu, gdzie Jeroboam mieszkał na wygnaniu 
za rządów Salomona. Następnie ogłosił, że odtąd północne plemiona będą 
czcić Boga w Dan i Betel.

Roboam próbował odzyskać północne plemiona, lecz jego wysiłki spełzły 
na niczym. W końcu niechętnie uznał ich niepodległość. W ten sposób pod 



Podzielone królestwo

sydon

sarepta

Syria

Abana

damaszek

dan
parpar

Fe
ni

cj
a

AfekKiszon R.

szunem
Megiddo

Gilead

ibleam
dotan

Abel-Mechola
Tiszbe

samaria
Tirsa

sychem

gibeon
Betel

Mispa Potok Kerit

Arnon

A
m

m
on

libna

Maresza
Tekoa

Juda

Beer szewa

Edom

Moab

góra karmel

Tyr

Jezreel ramot w gileadzie

ekron Jerozolima

Betlejem

Izrael

rama Jerycho

góra h
erm

on



119Podział, a następnie upadek królestwa

jego panowaniem zostały jedynie Juda i Beniamin. Odtąd królestwo zamiesz-
kałe przez plemiona północne przyjęło nazwę Izrael, podczas gdy królestwo 
południowe obrało nazwę Juda.

W ten sposób rozpoczął się Okres Podzielonego Królestwa, trwający od 
panowania Roboama do najazdu i podboju Izraela przez Asyrię w roku 722 
p.n.e., czyli około 200 lat. W tym czasie zarówno Izrael, jak i Juda nie potra-
fiły oprzeć się pokusie powrotu do pogańskich kultów. Kilku królów Judy pró-
bowało zatrzymać proces stopniowego odchodzenia od Boga, lecz ich wysiłki 
nie były skuteczne na dłuższą metę. Natomiast w Izraelu ani jeden władca nie 
poszedł za ich przykładem. Żaden nie zerwał z kultem złotych cielców usta-
nowionym przez Jeroboama w Dan i Betel, a wielu z nich aktywnie szerzyło 
najbardziej zwyrodniałe religie.

Achab, Jezebel i Eliasz (1 Księga Królewska 16-17)
Nie wszyscy mieszkańcy Izraela poszli za przykładem królów nurzających 

się w pogaństwie. Zawsze pozostawała jakaś grupa ludzi próbujących wiernie 
służyć Bogu, nawet w obliczu oficjalnych prześladowań. Byli jednak nieliczni, 
a ich wpływ był niewielki. Najtrudniejsze czasy przeżywali za rządów Achaba, 
siódmego z kolei władcy plemion północnych.

Achab ożenił się z Jezebel, Fenicjanką i córką króla Sydonu. Była ona gor-
liwą czcicielką Baala i sprowadziła swoją religię do Samarii, gdzie zbudowała 
swemu bogu świątynię. Służyło w niej kilkuset kapłanów i proroków, których 
sama utrzymywała. Wydała również wojnę odwiecznej religii Izraela, zabi-
jając każdego Lewitę i proroka, który czcił jeszcze Jedynego Boga. W końcu 
doprowadziła do tego, że w całym kraju zostało tylko 7000 ludzi, którzy nie 
zgięli kolan przed Baalem.

Jednym z nich był prorok imieniem Eliasz. Jego imię oznacza „Jahwe jest 
Bogiem” – Żydzi tak nazywali swego Boga od wieków. Eliasz surowo karcił 
Achaba i Jezebel za ich nieprawości. Oświadczył, że Bóg zamierza ich ukarać, 
sprowadzając katastrofalną suszę na cały kraj. Wkrótce wszyscy odczuli moc 
jego słów, bo przez trzy lata w Izraelu nie było deszczu. Doprowadziło to do 
wyschnięcia wszystkich strumieni i trawy. Nawet na królewskich pastwiskach.

Konkurs na górze Karmel (1 Księga Królewska 18)
Susza posłużyła jako wyzwanie dla rzekomych mocy Baala, skoro był 

bogiem płodności i pogody. Przez wiele bezdeszczowych miesięcy Eliasz się 
ukrywał. Potem, po trzech latach wyzwał kapłanów Baala na pojedynek. 
Spotkał się z Achabem i zaproponował mu, że stawi czoła prorokom Baala. 



120 Podział, a następnie upadek królestwa

Miejscem tego starcia miała być góra Karmel, wznosząca się na wybrzeżu 
Morza Śródziemnego. Zazwyczaj była porośnięta bujną roślinnością, więc dla 
boga płodności powinna być właściwym miejscem kultu. Na górze Karmel 
stał kiedyś ołtarz dla Boga, lecz teraz zostały już tylko ruiny.

Eliasz zasugerował pewien konkurs, żeby zobaczyć, który bóg – Baal 
czy Jahwe – odpowie ma modlitwy swoich proroków. Następnie odbudował 
ołtarz poświęcony Bogu i położył na nim ofiarę. Prorocy Baala położyli ofiary 
na swoim ołtarzu. Test miał polegać na tym, który bóg ześle z nieba ogień, by 
spalić ofiarę.

Konkurs rozpoczął się wczesnym rankiem. Czterystu pięćdziesięciu 
proroków Baala tańczyło wokół jego ołtarza, czasem nacinając się nożami 
i  wzywało swego boga, żeby sprowadził ogień na ich ofiarę. Błagali Baala 
aż do popołudnia, podczas gdy Eliasz z nich szydził. Wreszcie doprowadzili 
się sami do wyczerpania. Wtedy Eliasz poprosił o  dwanaście wiader wody, 
które zostały wylane na jego odnowiony ołtarz. Nie tylko ofiara, ale również 
drewno całkowicie nasiąknęły wodą.

Następnie Eliasz wzniósł do Boga prostą modlitwę: Niech dziś poznają, 
że Ty jesteś Bogiem w Izraelu, a  ja Twoim sługą, i że na Twoje słowo uczyniłem 
to wszystko (1 Księga Królewska 18:36). Natychmiast ogień spadł z nieba na 
ołtarz, zapalił drewno, pochłonął ofiarę, a  każda kropla wody wyparowała. 
Obserwujący to wszystko ludzie zaczęli krzyczeć: „Jahwe jest Bogiem! Jahwe 
jest Bogiem!”, a  potem pomogli Eliaszowi pojmać proroków Baala, którzy 
zostali wszyscy zabici na miejscu.

Później tego samego dnia Eliasz wysłał Achabowi wiadomość, że susza 
zbliża się ku końcowi. Nadeszła gwałtowna burza, a deszcz po raz pierwszy 
od kilku lat nasączył wyschniętą ziemię. Lecz kiedy Jezebel dowiedziała się 
o śmierci jej proroków z rąk Eliasza, wyznaczyła nagrodę za jego głowę. Po 
kilku godzinach mąż Boży uciekał już z obawy o swoje życie, żeby ukryć się 
przed gniewem królowej na górze Synaj.

Następcy Achaba (1 Księga Królewska 19 – 2 Księga Królewska 3)
Gdy Eliasz wreszcie wrócił do Izraela, u jego boku pojawił się uczeń imie-

niem Elizeusz, który później sam został wielkim prorokiem. Wkrótce po tym 
Bóg zakończył działalność Eliasza i  zabrał go ze sceny wydarzeń. Gdy obaj 
z Elizeuszem szli nad brzegiem Jordanu drogą z Jerycha, pojawiło się obok 
nich coś w  kształcie rydwanu, a  Eliasz pośród burzy został wzięty z  ziemi 
i zniknął z pola widzenia. Jego ciało nigdy nie zostało znalezione, choć pięć-
dziesięciu mężczyzn szukało go przez trzy dni.



121Podział, a następnie upadek królestwa

Tymczasem Achab postanowił połączyć dynastie rządzące Izraelem i Judą 
poprzez sojusz wojskowy i małżeństwo swej córki Atalii z Jehoramem, który 
wtedy jeszcze jako nastolatek był pretendentem do objęcia tronu Judy. Atalia 
miała wielki wpływ na męża, który zmarł w  wieku 40 lat po sprawowaniu 
ośmioletnich rządów. Następcą tronu po nim został młody jeszcze Achazjasz. 
Podczas jego krótkiego panowania Atalia była „szarą eminencją”, sprawując 
faktyczną władzę w kraju. Nikczemna jak jej matka Jezebel, agresywnie pró-
bowała wprowadzić kult Baala w całym królestwie Judy.

Po przedwczesnej śmierci syna Atalia przejęła pełnię władzy w  kraju. 
Zdeterminowana, by usunąć wszelką konkurencję, wymordowała całą rodzinę 
królewską, z własnymi wnukami włącznie. Ocalał jedynie mały Joasz, który 
był wtedy niemowlęciem. Został wykradziony z pałacu i ukryty w świątyni 
pod ochroną arcykapłana Jehojady i jedynie jego najbliżsi współpracownicy 
znali miejsce pobytu królewicza.

Gdy Joasz skończył siedem lat, Jehojada wraz z grupą zaufanych żołnie-
rzy i  kapłanów zwołał zgromadzenie w  świątyni, żeby koronować chłopca. 
Lud wokół świątyni natychmiast zorientował się w sytuacji i na dziedzińcu 
wybuchły okrzyki radości. Atalia je usłyszała i  ruszyła do świątyni, żeby 
zaprotestować. Nikt nie przyszedł jej jednak z  pomocą. Została wyprowa-
dzona za bramy miasta i tam stracona.

Wtedy rozpoczęła się akcja oczyszczania kraju z kultu i wpływu Baala. Na 
północy wojownik imieniem Jehu przejął władzę i wymordował całą rodzinę 
Achaba. Następnie wytępił wszystkich kapłanów Baala, zrównał z  ziemią 
jego świątynię zbudowaną przez Jezebel w Samarii, a samo miejsce zamienił 
w latrynę.

Na południu Joasz rozkazał kapłanom dokonanie niezbędnych napraw 
w świątyni, która przez lata stała zaniedbana. Zrobił również, co mógł, żeby 
przywrócić bogate zdobienia, zrabowane przez wrogów Judy. Niestety mło-
demu królowi nie udało się usunąć z  kraju wszystkich resztek pogaństwa. 
Podczas jego długiego panowania lud nadal składał ofiary bożkom i palił im 
kadzidła na wyżynach. Następcy Joasza, w tym kilku naprawdę pobożnych 
królów, również tolerowali te ohydne praktyki. W tak przychylnym środowi-
sku powrót do kultu pogańskich bogów był tylko kwestią czasu. Pod koniec 
niepodległości Jerozolimy składano w mieście nawet ofiary z dzieci – czasami 
robili to nawet członkowie rodziny królewskiej.



122 Podział, a następnie upadek królestwa

Podbój królestwa północnego przez Asyryjczyków 
(2 Księga Królewska 15-19)

Pod powierzchnią reform religijnych zarówno w  Izraelu, jak i w  Judzie 
postępował jednak proces politycznego rozkładu. Intrygi i morderstwa wokół 
tronu nie zakończyły się wraz ze śmiercią królowej Atalii. Joasz został zamor-
dowany w  ramach spisku w  najbliższym otoczeniu, podobnie jak jego syn 
i  następca. Podobny wzorzec zdrady i  zabójstwa był plagą sukcesji królew-
skiej w Samarii. Z tak wielką nielojalnością we własnych szeregach ani Juda 
ani Izrael nie były zdolne do utrzymania jednolitego frontu wobec agresorów 
z zewnątrz. Ościenne narody zaczęły stopniowo uszczuplać terytoria obydwu 
krajów.

Najpoważniejsze ingerencje terytorialne nastąpiły najpierw na północy, 
gdzie Syryjczycy stale naciskali Izraela, odbijając z rąk króla kolejne miasta. 
Osłabiony przez Syrię Izrael nie mógł się skutecznie przeciwstawić rosnącej 
potędze Asyrii. Archeolodzy odkryli płaskorzeźby pokazujące Jehu płacącego 
daninę królowi tego kraju, jeszcze zanim Asyria osiągnęła pozycję imperium.

W miarę słabnięcia Izraela, ostatnich dziesięciu królów stopniowo odda-
wało niepodległość kraju na rzecz Asyryjczyków, którzy najpierw nałożyli 
wysokie daniny na Samarię. Następnie zaczęli zagarniać terytoria Izraela, 
deportując obywateli za Eufrat. Ostatni akt tego dramatu rozpoczął się wraz 
z  odmową płacenia daniny przez ostatniego króla Izraela Ozeasza, który 
próbował zawrzeć sojusz z Egiptem. Asyria odpowiedziała trzyletnim oblę-
żeniem miasta, co doprowadziło do podboju i końca królestwa Izraela w roku 
722 p.n.e.

Przez kolejne sto pięćdziesiąt lat Juda pozostała jedynym niepodległym 
obszarem potężnego niegdyś imperium Salomona. Asyryjczycy robili, co 
mogli, żeby podbić Jerozolimę. Oblegli miasto, chlubiąc się wobec jego obroń-
ców, że Bóg nie jest wystarczająco mocny, żeby ich uratować. Bóg nie puścił 
jednak płazem takiej arogancji. Zesłał plagę, która zdziesiątkowała armię asy-
ryjską, zmuszając ją do wycofania się.

Duchowy upadek Jerozolimy (2 Księga Królewska 20-25)
Niestety Juda nie nauczyła się niczego z historii Izraela. Po ocaleniu z rąk 

Asyryjczyków mieszkańcy Jerozolimy mieli teraz okazję do powrotu na drogi 
Pańskie, zanim Jego gniew obróci się przeciwko nim. Mieli to szczęście, że 
w  okresie upadku Izraela królem Judy był Ezechiasz, pobożny reformator, 
który odnowił świątynię, przywrócił szacunek dla Prawa Mojżeszowego 
i poburzył w całym kraju pogańskie świątynki.



123Podział, a następnie upadek królestwa

Niestety po jego śmierci rządy objął Manasses, bez wątpienia najbardziej 
nikczemny ze wszystkich władców Judy. Jego panowanie było naznaczone 
przemocą i rozlewem krwi. Natychmiast wycofał się z reform Ezechiasza i nie 
tylko odbudował pogańskie miejsca kultu zniszczone przez ojca, lecz postawił 
nawet ołtarze Asztarty w świątyni w Jerozolimie.

Dlatego Bóg oznajmił, że sprowadzi na Judę ten sam los, który spotkał 
Izraela. Jerozolima zostanie całkowicie zburzona, a  jej mieszkańcy zostaną 
wygnani i  siłą przesiedleni do innego kraju. Ukaranie Judy było już posta-
nowione i  nic nie mogło zmienić Bożego postanowienia. Nawet postawa 
Jozjasza, wnuka Manassesa, który starał się naprawić wszelkie zło wyrzą-
dzone przez jego ojca i dziadka. Biblia mówi o Jozjaszu: I nie było przed nim 
króla podobnego do niego, który by wrócił do PANA z całego swego serca, całą swoją 
duszą i z całej swojej siły (2 Księga Królewska 23:25). Jozjasz usunął wszelkie 
ślady pogaństwa ze świątyni i z całego królestwa. Nakazał czytać publicznie 
Prawo Mojżesza, wznowił obchody święta Paschy, a nawet wysłał ekspedycję 
do Betel, która zniszczyła złotego cielca postawionego przez Jeroboama.

Jednak po śmierci Jozjasza jego następca wrócił do nikczemnych prak-
tyk. Teraz było już jasne, że Juda chyli się ku ostatecznemu upadkowi. Kraj 
został złapany w geopolityczny potrzask między odradzającym się Egiptem 
na zachodzie a rosnącą potęgą Babilonu na wschodzie. Z początku Jerozolima 
została zdominowana przez Egipt. Później, w  miarę jak Babilon rozpoczął 
marsz na zachód, spychając Egipt do defensywy, Juda pozostała zdana na 
łaskę Babilończyków.

Był to jednak naród bezlitosny (z czego zresztą słynął) i  wkrótce 
Jerozolima została oblężona. Kiedy miasto zdobyto, babiloński imperator 
Nabuchodonozor metodycznie je splądrował. Całe złoto i  srebro zdobiące 
świątynię zostało stamtąd ściągnięte, cały skarbiec ogołocony, a  elitę spo-
łeczną i  wojskową wraz z  uzdolnionymi rzemieślnikami przesiedlono do 
Babilonu. Na miejscu pozostał marionetkowy władca, który miał zarządzać 
Jerozolimą. Kiedy jednak jego następca postanowił się zbuntować i odzyskać 
niepodległość, Nabuchodonozor powtórnie wysłał swoją armię, która tym 
razem całkowicie zrównała miasto z ziemią. Zostały zburzone mury, świąty-
nia, domy  – dosłownie wszystko. Po Jerozolimie pozostały ruiny i zgliszcza.

Powrót z Babilonu (Księga Ezdrasza i Księga Nehemiasza)
Stary Testament podaje jedynie ogólne informacje na temat lat spędzo-

nych na wygnaniu w Babilonie. Poza nielicznymi wzmiankami, księgi histo-
ryczne całkowicie pomijają ten okres. To, co o nim wiemy, pochodzi głównie 



124 Podział, a następnie upadek królestwa

z  Księgi Ezechiela i  Księgi Daniela, które omówimy w  dziale poświęconym 
Prorokom. Wiemy natomiast, że Żydzi wrócili z Babilonu pełni największego 
oddania Prawu Bożemu, jakie przejawiali kiedykolwiek.

Jeremiasz, jeden z ostatnich proroków w Jerozolimie, ogłosił, że miasto 
będzie opuszczone przez 70 lat po zdobyciu go przez Babilończyków. W tym 
okresie wielu Żydów podtrzymywało w  sobie nadzieję, że któregoś dnia 
powrócą i odbudują miasto.

Ich marzenie się spełniło dokładnie tak, jak powiedział Jeremiasz, gdy 
Medowie i Persowie zdobyli Babilon. Księga Ezdrasza rozpoczyna się opowie-
ścią o tym, jak Cyrus, władca Medo-Persji, wydał dekret pozwalający Żydom 
na powrót do Judy i  odbudowę Jerozolimy wraz ze świątynią. Zgodził się 
również na wydanie całego wyposażenia świątynnego, jakie pozostało w jego 
skarbcu.

Oglądaj: 
Księga Ezdrasza i Księga Nehemiasza

Kilka tysięcy ludzi skorzystało z tej okazji, wyruszając do Judy. Pracom 
nad odbudową świątyni przewodzili potomek Dawida Zorobabel i arcykapłan 
Jozue. Przedsięwzięcie było stale torpedowane przez miejscowych watażków, 
ponieważ ponowne umocnienie pozycji Jerozolimy nie leżało w ich interesie. 
Po śmierci Cyrusa doprowadzili do wydania edyktu królewskiego zakazują-
cego kontynuowania prac. Mimo że został on ostatecznie cofnięty, odbudowa 
została wstrzymana na całe lata.

Po odbudowie świątyni przybył z  Babilonu skryba imieniem Ezdrasz 
(skrybowie byli specjalistami w objaśnianiu Prawa Mojżeszowego). Pomógł 
w reorganizacji kapłaństwa i sformułowaniu świątynnych obrzędów zgodnie 
z Prawem Mojżesza. Ezdrasz propagował również wśród miejscowej ludności 
potrzebę ponownego zwrócenia serc ku Bogu.

Jednak ani jemu, ani Zorobabelowi nie udało się odbudować murów 
miasta. Podjęto kilka prób, lecz entuzjazm dla projektu ustępował w końcu 
w wyniku demoralizacji. W szczytowym momencie zniechęcenia pojawił się 
nowy przywódca w osobie Nehemiasza, od którego nazywa się biblijna księga. 
Był on osobistym sekretarzem króla Persji Artakserksesa rezydującego 
w Suzie. Gdy dowiedział się, że odbudowa Jerozolimy nie postępuje naprzód, 
bardzo się zmartwił. Jego przygnębienie przykuło uwagę króla, który zapytał 



125Podział, a następnie upadek królestwa

o powód. Gdy Nehemiasz go wyjawił, król mianował go zarządcą Jerozolimy 
i nakazał odbudowę miasta.

Pozycja zarządcy pozwoliła Nehemiaszowi na wykorzystanie miejscowych 
lasów i kamieniołomów. Pod jego przywództwem cały projekt znów nabrał 
impetu, a ludzie – entuzjazmu. Dzięki jego staraniom i motywacji udało się 
bardzo szybko przywrócić Jerozolimie zdolności obronne. W  ciągu 66 dni 
postawiono mur miejski i  bramy. Teraz, gdy już można było bezpiecznie 
zamieszkać w mieście, ruszyły prace nad odbudową świątyni, domów i rozwi-
janiu przedsiębiorczości.

Budowniczowie okazali również godne podziwu serce dla Boga. Ezdrasz 
i  kapłani zaczęli systematycznie objaśniać Prawo Mojżeszowe, a  lud chęt-
nie słuchał i  chciał żyć według przykazań. To był sygnał znaczących zmian 
w historii narodu. Od tego czasu Żydzi przestali tolerować jakiekolwiek formy 
pogańskich kultów. Stali się znani w starożytnym świecie z opozycji wobec 
wszelkiego bałwochwalstwa i politeizmu. Wreszcie wydawało się, że lud Boży 
nauczył się lekcji rozpoczętej u stóp góry Synaj.



Rozdział 14

KSIĘGI POETYCKIE I MĄDROŚCIOWE

Odbudowa Jerozolimy za Nehemiasza jest 
ostatnim wydarzeniem historycznym opisanym 
w  Starym Testamencie. Zamykając historyczną 
część Starego Testamentu, Księga Nehemiasza – 
będąc w  środku całego zestawu 22 pism  – jak 
gdyby spaja ją z  kolejnymi działami, czyli księ-
gami poetyckimi i prorockimi.

W  Biblii mamy pięć ksiąg poetyckich, z  któ-
rych najdłuższa została napisana głównie przez 

Dawida. Kolejne trzy są przypisywane Salomonowi, a  piąta, czyli Księga 
Hioba, pochodzi od nieznanego autora. Jak mówi nazwa całego zbioru, cha-
rakterystycznym rodzajem literackim tych ksiąg jest poezja. Mimo to nie 
zawierają one wyłącznie poezji. Ten rodzaj pism starożytni nazywali litera-
turą mądrościową.

Podobnie jak na całym Bliskim Wschodzie, w  Izraelu literatura mądro-
ściowa była najbliżej związana z  tym, co my nazywamy filozofią. Ten gatu-
nek literacki był znany na całym obszarze od Egiptu na zachodzie do Doliny 
Eufratu na wschodzie. Jej celem było dostarczenie czytelnikowi wskazó-
wek w podejmowaniu właściwych decyzji, zarówno w sensie moralnym, jak 
i  praktycznym. W  zależności od zamysłu autora konkretna księga przybie-
rała postać dramatyzowanego dialogu, opisu doświadczeń osobistych, przy-
słów, poematu lub pieśni. Wszystkie ona pojawiają się w biblijnych księgach 
mądrościowych.

Poezja/Mądrość
Księga Hioba
Psalmy
Księga Przysłów
Księga Koheleta
Pieśń nad Pieśniami



127Księgi poetyckie i mądrościowe

Księga Hioba
Pierwsza księga mądrościowa Starego Testamentu mówi o  pewnym 

pobożnym człowieku, który doświadczył wielkich cierpień. Nazywał się Hiob 
i od niego wzięła nazwę ta księga. Jest długa, lecz nie znajdziemy w niej żad-
nych wskazówek na temat czasów, w których żył bohater. Tło wydarzeń suge-
ruje, że był to okres jeszcze przed Mojżeszem, być może nawet współczesny 
dziejom Abrahama.

Oglądaj: 
Księga Hioba

Bóg pobłogosławił Hioba liczną rodziną, ogromnym bogactwem, wielkimi 
trzodami i mnóstwem służących. Jeszcze bardziej istotny jest fakt, iż Hiob 
był bardzo oddany Bogu i prowadził sprawiedliwe życie. Księga rozpoczyna 
się od opisu Hioba składającego codzienne ofiary i  modlącego się za siebie 
i rodzinę.

Wtedy na scenie pojawia się duchowa postać, zwana szatanem. Biblia 
nigdzie nie wyjaśnia szczegółowo jego pochodzenia, lecz Pisma przedstawiają 
go w dwóch rolach: po pierwsze, jako kusiciela namawiającego ludzi do czynie-
nia zła, a po drugie, jako oskarżyciela tych, którym Bóg błogosławi. Właściwie 
samo imię szatan oznacza „oskarżyciel”. I taką rolę pełni on w Księdze Hioba.

Kiedy Bóg pochwalił godny naśladowania charakter Hioba, szatan 
odparł, że to jest mocna przesada. Jego zdaniem, gdyby Hiob nie był tak 
bogaty i poważany, to odwróciłby się od Boga i wtedy okazałoby się, jaki jest 
naprawdę. Bóg odpowiada, że tak nie jest. Aby to udowodnić, pozwala szata-
nowi, żeby odebrał mu wszystko, z wyjątkiem życia.

To prowadzi do serii katastrof w życiu Hioba. Bandyci rabują jego stada. 
W  wyniku wielkiej burzy zostaje zniszczony jego dom, a  pod gruzami 
giną wszystkie dzieci, zgromadzone na uczcie. Wreszcie sam Hiob zostaje 
dotknięty bolesną chorobą. Jest poniżony, nieszczęśliwy i słaby oraz siedzi 
w popiele, opatrując wynędzniałe, poranione ciało. A jednak mimo tej całej 
tragedii Hiob twardo odmawia złorzeczenia Bogu, czego oczekiwał szatan.

W tym momencie przychodzą do niego z wizytą przyjaciele. Niewątpliwie 
pragną Hioba szczerze pocieszyć, lecz ich słowa nie przynoszą mu pokrze-
pienia. Okazuje się, że są głównie przejęci własnymi teoriami tłumaczącymi 
wszystko, co się Hiobowi przydarzyło. Ich zdaniem jest to wynik kary Bożej 



128 Księgi poetyckie i mądrościowe

za jakiś ukryty grzech. Gdy Hiob upiera się, że jest niewinny, przyjaciele 
usztywniają swoje stanowisko. Stwierdzają, że sama odmowa przyznania się 
do grzechu jest dowodem pychy i nikczemności.

Dalej następują filozoficzne rozważania na temat sensu cierpienia w życiu 
człowieka. Rozmowy Hioba z  jego przyjaciółmi są ujęte w  formie dramatu 
scenicznego, gdzie główne postaci wygłaszają długie dialogi poetyckie. 
Szukając wytłumaczenia dla cierpień Hioba, zarówno on sam, jak i jego przy-
jaciele stwierdzają, że Bóg jest sprawiedliwy. Zakładają również, że śmierć 
jest równoznaczna z końcem ludzkiej egzystencji. Nie znają koncepcji życia 
po śmierci, w którym Bóg może zmienić to, co w tym świecie jest niespra-
wiedliwe. Uważają, że Bóg musi zważyć wszystkie czyny i zdarzenia jeszcze 
przed śmiercią. W  przeciwnym wypadku byłby wobec nas niesprawiedliwy. 
Zatem jeśli Bóg jest sprawiedliwy, a  Hiob cierpi, to jedynym wyjaśnieniem 
takiej sytuacji jest jego wina.

Kiedy już wydaje się, że dyskusja między Hiobem a  jego oskarżycielami 
będzie trwała w  nieskończoność, interweniuje sam Bóg. Objawia się im 
i  zaczyna zadawać serię mocnych pytań. Koncentrują się one na tajemni-
cach natury i wszechświata. Bóg chce pokazać Hiobowi i  jego przyjaciołom, 
jak bardzo ich wiedza jest ograniczona. Z tego powodu nie są w stanie pojąć 
wszystkiego, co się dzieje za kulisami cierpień Hioba.

Wreszcie sam Hiob przyznaje, że wiele tajemnic życia przekracza ludzkie 
pojęcie. Tylko Bóg może je zrozumieć. Uznając tę rzeczywistość, Hiob uczy 
się poprzestawać na ograniczonym poznaniu wynikającym ze znikomości 
człowieka.

Księga kończy się wynagrodzeniem Hiobowi jego wytrwania mimo prze-
ciwności. Rodzą mu się kolejne dzieci, a on sam wraca do zdrowia i powodze-
nia. Na zakończenie tej historii Hiob cieszy się bogactwem dwa razy więk-
szym niż na początku. Jednak najważniejszym przesłaniem Księgi Hioba nie 
jest to, że Bóg materialnie błogosławi wierność. Uczymy się z niej, że można 
zachować pokój w bolesnych sytuacjach, a pytania pozostające bez odpowie-
dzi są ważnym składnikiem człowieczeństwa.

Psalmy
Z Księgi Hioba Biblia przeprowadza nas do Księgi Psalmów, czyli poezji 

żydowskiej w najlepszym wydaniu. Psalmy były pieśniami komponowanymi 
na uroczyste okazje lub związane z uwielbianiem Boga w świątyni, a czasami 
po prostu wspominają jakieś ważne (nawet tragiczne) chwile. W  Księdze 
Psalmów znajduje się 150 takich pieśni, z czego połowa jest autorstwa Dawida.



129Księgi poetyckie i mądrościowe

Oglądaj: 
Księga Psalmów

Poezja hebrajska różni się od literatury tego gatunku komponowanej 
przez autorów innych nacji. Nie jest rymowana jak wiele współczesnych im 
wierszy ani nie posiada stałego rytmu jak w przypadku poematów greckich 
czy łacińskich. Jej charakterystyczną cechą jest wspaniała frazeologia, powta-
rzanie kluczowych fraz i pełne inwencji paralelizmy.

Paralelizm jest takim układaniem zdań, żeby dwie wzajemnie powiązane 
myśli znalazły się obok siebie. Autor może w ten sposób zaznaczać kontrast 
między nimi. Może również podkreślać daną myśl, ubierając ją w słowa na 
dwa różne sposoby. Na przykład Psalm 78 rozpoczyna się paralelizmem:

Słuchaj, mój ludu, mego prawa,
Nakłońcie uszu ku słowom moich ust.

Kolejny przykład mamy w Psalmie 140:1:

Wybaw mnie, PANIE, od złego człowieka;
Strzeż mnie od okrutnika.
W  innych przypadkach paralelizm jest efektem podobnego wyrażenia 

dwóch zdań z drobną modyfikacją końcówki. Widzimy to w Psalmie 77:

Wzniosłem swój głos do Boga i zawołałem;
Wzniosłem swój głos do Boga i mnie wysłuchał.
Ten przykład jest również ilustracją paralelizmu stosowanego dla uwy-

puklenia kontrastów. Tym razem poeta pokazuje dwa wymiary tego samego 
wołania  – pierwszy jest widziany z  punktu widzenia wołającego, a  drugi 
z punktu widzenia wysłuchania przez Boga.

Nowy Testament traktuje niektóre fragmenty Psalmów jako proroctwo, 
a  nawet nazywa Dawida prorokiem. Następujący fragment Psalmu 2:2 jest 
interpretowany jako zapowiedź spisku uknutego przez przywódców żydow-
skich i rzymskiego gubernatora w celu stracenia Jezusa (Dzieje Apostolskie 
4:24-28):

Królowie ziemscy powstają,
A władcy naradzają się wspólnie
Przeciwko PANU i jego pomazańcowi.



130 Księgi poetyckie i mądrościowe

Podobnie Psalm 110:1 jest uznawany za proroctwo o wzbudzeniu Jezusa 
z martwych i wywyższeniu Go w niebie (Dzieje Apostolskie 2:32-36):

Powiedział PAN do mego Pana:
Usiądź po mojej prawicy,
Aż położę twoich wrogów
Jako podnóżek pod twoje stopy.
Inne fragmenty Psalmów są rozumiane jako prefiguracja życia Jezusa. 

Prefiguracja to zjawisko lub zdarzenie zawierające cechy czegoś, co nastąpiło 
później, i będące jak gdyby tego zapowiedzią. W prefiguracji wydarzenie póź-
niejsze jest przeważnie bardziej dramatyczne od zapowiadającego. Na przy-
kład pisząc Psalm 2:6, Dawid prawdopodobnie miał na myśli własną koronację. 
Cytuje słowa Boga mówiącego: Ja ustanowiłem mojego króla na Syjonie, mojej 
świętej górze (na której stoi Jerozolima). Następnie zwracając się do króla Bóg 
mówi: Ty jesteś moim Synem, ja ciebie dziś zrodziłem. Lecz mimo iż Dawid uwa-
żał samego siebie za adresata tych słów, Nowy Testament wskazuje, że opi-
sują one również relacje Boga Ojca z Jezusem (List do Hebrajczyków 1:1-6).

Inny rodzaj prefiguracji w Psalmach znajdujemy w stwierdzeniach, które 
Dawid wypowiedział figuratywnie o sobie, i które 1000 lat później znalazły 
literalne wypełnienie w Jezusie. Psalm 22 jest uderzającym przykładem takiej 
prefiguracji. Dawid rozpoczął pieśń dokładnie tym słowami, które Jezus 
wypowiedział na krzyżu: Boże mój, Boże, czemuś mnie opuścił? Dalej w tekście 
psalmista opisał swoje cierpienia, jakie odczuwał, gdy był okrążony przez 
okrutnych wrogów zdecydowanych, żeby go zgładzić. Opis ten zawiera mię-
dzy innymi te słowa:

Obległa mnie zgraja złoczyńców;
Przebili moje ręce i nogi.
Mogę policzyć wszystkie moje kości;
A oni patrzą na mnie, przypatrują się.
Dzielą między siebie moje szaty
I o moją tunikę rzucają losy.

Psalm 22:16-18

Jest to dokładny opis tego, co się działo podczas ukrzyżowania Jezusa, 
kiedy Jego ręce i nogi zostały przybite do krzyża, lecz żadna Jego kość nie 
została złamana. Oprawcy rzeczywiście ograbili Go z szaty, rzucając o nią losy 
(Ewangelia Jana 19:17-24; 31-37).



131Księgi poetyckie i mądrościowe

Psalmy stanowią jeden z  największych skarbów literatury od 3000 lat. 
Opiewają one Bożą wielkość, majestat i miłosierdzie w niezrównany sposób, 
bogatym i pełnym metafor językiem. Chyba najczęściej cytowanym poema-
tem na świecie jest Psalm 23, w  którym Bóg jest porównany do pasterza 
chroniącego tych, którzy za Nim idą, i troszczącego się o każdą z owiec Jego 
trzody.

Inne psalmy opiewają piękno i mądrość Prawa Bożego nadanego Izraelowi. 
Psalm 119, który jest najdłuższy w  całej księdze, poświęca temu tematowi 
176 wersetów. Jest to również wyjątkowa pieśń, jeśli chodzi o konstrukcję. 
Podzielona na 22 strofy, z których każda ma osiem wersów. Liczba strof jest 
celowo wybrana przez autora i odpowiada 22 literom hebrajskiego alfabetu. 
W  pierwszej zwrotce wszystkie wersy rozpoczynają się od pierwszej litery 
alfabetu. Wersety w drugiej zwrotce zaczynają się od drugiej litery alfabetu 
i tak dalej aż do końca Psalmu.

Nie wszystkie Psalmy są Dawidowe. Wiele z  nich powstało już po jego 
śmierci, a  niektóre za czasów wygnania babilońskiego. W  niektórych przy-
padkach znamy imię autora, ale nie we wszystkich. Jednak bez względu na to, 
kto je skomponował, każdy z nich jest perłą literatury.

Księga Przysłów
Trzecia księga poetycka zwiera przysłowia i  dlatego nosi nazwę Księgi 

Przysłów. Stanowi ona zbiór krótkich, wnikliwych rad. Większość jest 
przypisywana Salomonowi, który napisał ich ogółem około 3000 i  ułożył 
1005 pieśni (1  Księga Królewska 4:32). Jak zapewne sobie przypominacie, 
na początku swego panowania król Salomon poprosił Boga o  wyjątkową 
mądrość, żeby dobrze rządzić krajem. Biblia mówi, że Bóg dał mu legendarne 
poznanie i wnikliwość, z czego słynął w całym ówczesnym świecie (1 Księga 
Królewska 4:33).

Oglądaj: 
Księga Przysłów

Przysłowia są skierowane do czytelnika głodnego mądrości, tak jak 
Salomon. Autor często pochwala ludzi na tyle pokornych, żeby się uczyć przez 
doświadczenie, przeciwstawiając im arogancję tych, którzy brną w popełnia-
nie głupich błędów. Mimo że Księga Przysłów mówi o wielu dziedzinach życia 



132 Księgi poetyckie i mądrościowe

praktycznego i duchowego, całość jest w niej podsumowana w następujących 
słowach:

Strofuj mądrego, a będzie cię miłował.
Upomnij mądrego, a będzie mądrzejszy;
Poucz sprawiedliwego, a pomnoży swą wiedzę.
Początkiem mądrości jest bojaźń PANA,
A wiedza o tym, co święte, to rozum.

Księga Przysłów 9:8-10

Przysłowia zachęcają również do pilnej pracy, potępiając lenistwo. Do pra-
wości, potępiając nieuczciwość. Do czystości moralnej i seksualnej, potępia-
jąc pogoń za cielesnymi przyjemnościami. Salomon przyprawiał wiele swo-
ich przysłów humorem i szczyptą ironii. W Księdze Przysłów 25:24 napisał: 
Lepiej mieszkać w kącie pod dachem niż z kłótliwą żoną w przestronnym domu. 
Wziąwszy pod uwagę liczbę jego żon, można się zastanawiać, na ile ta uwaga 
pochodziła z jego własnego doświadczenia.

Księga Kaznodziei (Eklezjastes)
W  Księdze Kaznodziei (często przypisywanej Salomonowi) widzimy, że 

podstawą większości jego porad z Księgi Przysłów były gorzkie doświadcze-
nia. Eklezjastes jest księgą autobiograficzną, napisaną w  tonie wyznania  – 
jakby stary ojciec udzielał porad synowi. Salomon wspomina o swoim wiel-
kim bogactwie i niezrównanej potędze, które pozwalały mu zgłębić wszelkie 
teorie na temat ludzkiego szczęścia. Zgromadził wiele dóbr, miał namiętne 
romanse, jadał najbardziej wykwintne dania i  pił najwyborniejsze wina. 
Otoczył się setkami sług gotowych na każde jego skinienie. Mimo to dopadło 
go w końcu poczucie pustki.

Oglądaj: 
Księga Kaznodziei

Charakterystyczna i najczęściej powtarzana w Księdze Kaznodziei fraza 
brzmi: „Marność nad marnościami, wszystko marność”. W  tym przypadku 
marność oznacza pustkę. Pisząc o  marności Salomon wyrażał poczucie, że 
jego wewnętrzna pustka jest koszmarem. Dopiero pod koniec księgi autor 
zaczyna widzieć spełnienie.



133Księgi poetyckie i mądrościowe

Stopniowo zaczyna sobie uświadamiać, że szczęście nie polega na groma-
dzeniu dóbr własnym staraniem, lecz na samym staraniu. Kluczem do sensu 
życia jest znalezienie tego, co kochamy robić, a  potem zaangażowanie się 
całym sercem. Pisze:

Oto co zobaczyłem: rzecz dobra i piękna to jeść i pić, i cieszyć się dobrem 
ze wszelkiego swego trudu, który człowiek podejmuje pod słońcem po 
wszystkie dni swego życia, jakie dał mu Bóg. To bowiem jest jego działem.

Księga Kaznodziei 5:18

Salomon dodaje, że taki człowiek nie będzie (…)  wiele pamiętał o  dniach 
swego życia, gdyż Bóg go wysłuchuje, napełniając jego serce radością (Księga 
Kaznodziei 5:20).

Spełnienie przyszło do niego wtedy, gdy wrócił do stanu, od którego kie-
dyś odszedł – do głębokiego respektu wobec Boga i Jego Prawa. Pod koniec 
księgi pisze: Wysłuchaj podsumowania wszystkiego: Bój się Boga i przestrzegaj 
Jego przykazań. Ponieważ to jest cały obowiązek człowieka (Księga Kaznodziei 
12:13).

Pieśń nad Pieśniami
Mimo rozczarowania pogonią za przyjemnościami, intencją Salomona 

w Księdze Kaznodziei nie było całkowite obrzydzenie czytelnikom wszelkiej 
przyjemności. Pustka w  jego sercu wynikała z  szukania przyjemności dla 
samej przyjemności. W  innych okolicznościach towarzyszyła ona prawdzi-
wemu spełnieniu, jak wyraźnie opisał to w Pieśni nad Pieśniami.

Oglądaj: 
Pieśń nad Pieśniami

Z 1005 pieśni Salomona zachowała się tylko ta jedna. W przeciwieństwie 
do Psalmów Dawidowych, które zazwyczaj zamykały się w kilkuset słowach, 
Pieśń Salomona (zwana również Pieśnią nad Pieśniami) jest obszerna niczym 
sztuka teatralna. Jej osiem rozdziałów to seria dialogów muzycznych pomię-
dzy piękną młodą kobietą a  jej uderzająco przystojnym mężem. Każde jej 
słowo wypływa z głębokiej miłości do niego. On odpowiada wyrazami czuło-
ści i podziwu dla niej.

Oboje kochankowie otwarcie mówią o wzajemnym zauroczeniu w sensie 
seksualnym, emocjonalnym i duchowym. Opowiadają o tym, jak ludzie i oko-



134 Księgi poetyckie i mądrościowe

liczności utrudniają im przebywanie ze sobą. Mimo to oboje są zdetermino-
wani, żeby przezwyciężyć wszelkie przeszkody i być razem. Pieśń Salomona 
jest jednym z  najbardziej erotycznych utworów literackich starożytności. 
Wiele osób jest zdumionych faktem, że Biblia zawiera księgę tak otwarcie 
wyrażającą radość płynącą z miłości i seksu. Bóg nie potępia jednak zmysło-
wości ani seksualności między mężem a żoną. Co więcej, zawsze zachęca do 
pełnego korzystania z tych darów w ramach małżeństwa. Bóg traktuje seks 
jako grzech niemoralności jedynie w relacjach pozamałżeńskich.

Pieśń Salomona jest ostatnią z ksiąg poetyckich, ale w żadnym razie nie 
jest ostatnim utworem tego typu w  Starym Testamencie. Prorocy, których 
Pisma omówimy w kolejnych rozdziałach, również używali poetyckich form 
w przekazywaniu zleconego im przez Boga przesłania. Dlatego księgi poetyc-
kie są w sensie stylistycznym pomocne jako wstęp do Proroków. Wiedząc już 
o charakterystycznych cechach poetyckiego wyrazu w literaturze hebrajskiej, 
jesteśmy lepiej przygotowani do zrozumienia słów proroków. Ich pismami 
zajmiemy się w dalszej części książki.



Rozdział 15

KSIĘGI PROROCKIE

Biblijni prorocy to ludzie przekazujący przesłania 
bezpośrednio od Boga. Czasami zawierają one prze-
powiednie dotyczące przyszłych wydarzeń, ale nie 
zawsze. Właściwie prorocy poświęcają o wiele więcej 
uwagi teraźniejszości niż przyszłości. Przede wszyst-
kim chodzi im o  przyciągnięcie ludzi bliżej do Boga 
i prowadzenie prawego życia. Wypowiedzi proroków 
na te tematy są nazywane proroctwem – niezależnie 
od tego, czy przepowiadają przyszłość czy nie.

Bóg wybierał proroków spośród różnych warstw 
społecznych. Często byli to prości, zwykli ludzie. Inni 
byli bardzo szanowanymi przywódcami, kojarzonymi 
przeważnie z  osiągnięć militarnych lub politycz-
nych. Biblia nazywa prorokiem na przykład Mojżesza 
(Księga Powtórzonego Prawa 18:17-18). To samo 
określenie odnosi się do sędziów Debory i  Samuela, 
a także do króla Dawida (Księga Sędziów 4:4; 1 Księga 
Samuela 3:20; Dzieje Apostolskie 2:29-30).

Nie są to jednak ludzie, którzy przychodzą nam 
na myśl, gdy mówimy o prorokach. Zazwyczaj rezer-
wujemy to określenie dla grupy mężczyzn (i w  nie-
których przypadkach kobiet), którzy zaczęli się poja-
wiać w  większej liczbie po ustanowieniu monarchii 
w  Izraelu. Co do jednego uważali się oni za rzeczni-

ków Boga, głosząc przesłanie kierowane do sumienia narodu. Występowali 

Prorocy
Prorocy więksi

Izajasz
Jeremiasz
Treny
Ezechiel
Daniel

Prorocy mniejsi
Ozeasz
Joel
Amos
Abdiasz
Jonasz
Micheasz
Nahum
Habakuk
Sofoniasz
Aggeusz
Zachariasz
Malachiasz



136 Księgi prorockie

przeciwko moralnemu i duchowemu zepsuciu, gdziekolwiek je stwierdzali. To 
powodowało, że rzadko byli popularni, bo karcili królów, kapłanów i nie tylko. 
Prorocy nie dbali jednak o  to, co inni o  nich pomyślą. Byli zainteresowani 
przekazywaniem prawdy i wiernością wobec Boga.

Około dziesiątego wieku przed Chrystusem prorocy zaczęli spisywać 
swoje słowa. Natan, prorokujący za czasów Dawida i  Salomona, napisał 
księgę znaną jeszcze kilka pokoleń po nim. Najwyraźniej zaginęła niedługo 
po wygnaniu do Babilonu wraz pismami innych proroków (1 Księga Kronik 
29:29; 2 Księga Kronik 9:29; 12:15; 13:22).

Na szczęście księgi kilku innych proroków ocalały i  zostały zachowane 
w Biblii. Począwszy od Amosa, działającego na początku ósmego wieku przed 
naszą erą, mamy księgi napisane przez 16 proroków na przestrzeni ponad 
350 lat. Stary Testament zebrał ich pisma w jeden dział, który jest nazywany 
Prorokami, co potwierdza sam Jezus i  cały Nowy Testament (Ewangelia 
Łukasza 24:44; List do Rzymian 3:21).

Zazwyczaj identyfikujemy księgi prorockie, używając w  tytule imienia 
autora. Jedynym wyjątkiem jest Księga Lamentacji (w języku polskim funk-
cjonuje również pod nazwą Treny – przyp. tłum.), napisana przez Jeremiasza 
jako post scriptum do większej księgi noszącej jego imię. W przeciwieństwie 
do innych działów Starego Testamentu, Prorocy nie są księgami ułożonymi 
w  porządku chronologicznym. Zamiast tego, podzielono je na dwie pod-
grupy – jedna to Prorocy Więksi, a druga – Prorocy Mniejsi.

Określenia „więksi” i „mniejsi” odnoszą się do rozmiarów ksiąg, a nie do 
ich ważności. Prorocy Więksi to grupa najdłuższych ksiąg w  Biblii. Z  kolei 
księgi Proroków Mniejszych należą do najkrótszych. Nie ma związku między 
wartością nauczania jakiegokolwiek proroka a  długością jego Pism. Księgi 
Proroków Mniejszych mimo ich lakoniczności zawierają najcenniejsze pojęcia 
biblijne. Niektórzy najwięksi prorocy Izraela w ogóle nie pozostawili po sobie 
żadnych ksiąg – jak na przykład Eliasz i Elizeusz.

Czego nauczali Prorocy
Prorocy wyłożyli najbardziej złożone pojęcia etyczne i  moralne znane 

w starożytnym świecie. Podkreślali również, że religia i etyka są ze sobą niero-
zerwalnie związane. Czytamy w ich pismach, że sposób traktowania rodziny 
i bliźnich wpływa na postawę Boga względem nas.

Propagowana przez proroków idea była uderzająca. W  religiach pogań-
skich, nawet tak późnych jak grecka czy rzymska, etyka i kult bogów były ze 
sobą związane bardzo luźno. Religie te polegały głównie na obrzędach i uro-



137Księgi prorockie

czystościach w  świątyniach lub kapliczkach. Nie znano wtedy przełożenia 
wierzeń religijnych na standardy moralne w życiu codziennym. Aby zaskar-
bić sobie przychylność danego bóstwa, wystarczyło tylko oddawać mu cześć 
z należytym szacunkiem.

Standardy etyczne czerpano ze źródeł niezależnych od religii. Na Bliskim 
Wschodzie była to literatura mądrościowa lub wypowiedzi lokalnych mędr-
ców, przechowujących i przekazujących pomocną wiedzę w ramach tradycji. 
W kulturze greckiej i  rzymskiej czerpano z systemów filozoficznych, takich 
jak stoicyzm czy epikureizm. Lecz filozofowie – nawet ci najbardziej religijni – 
rzadko wiązali normy etyczne z osobistą relacją między człowiekiem a kon-
kretnym bóstwem czy nawet jakimkolwiek bóstwem. Żaden filozof nie głosił 
idei, że etyka i moralność są zakorzenione w samej naturze Boga, jak twier-
dzili hebrajscy prorocy.

Ci z kolei podkreślali, że Bóg brzydzi się modlitwami i ofiarami ludzi nie-
szczerych, obojętnych i niesprawiedliwych. Jego zdaniem, takie życie byłoby 
równoznaczne z niewiernością wobec Niego. Zaangażowanie Boga w sprawy 
ludzkości ma w założeniu przynosić jej korzyści i  tego samego żąda On od 
swoich wyznawców. Jego normy moralne niosą człowiekowi dobro i szczęście 
w  największej możliwej skali. Świadome ich łamanie oznacza występowa-
nie przeciwko Bożemu celowi i zamiarom, co jest równoznaczne z brakiem 
bojaźni przed Nim.

Ze względu na owo bliskie powiązanie natury Boga i etyki osobistej znaj-
dujemy trzy wątki stale obecne w księgach prorockich.

•  Po pierwsze, wątek teologiczny. Głównym celem proroków jest obja-
śnianie Izraelitom natury Boga i zakorzenienie wierności wobec Niego 
w ich sercach.

•  Po drugie, wątek społeczny i etyczny. Prorocy stale potępiali ludzi żyją-
cych niesprawiedliwie i nadużywających władzy.

•  Po trzecie, wątek nazywany mesjańskim. Nazwa pochodzi od pojęcia 
Mesjasz, oznaczającego „tego, który został namaszczony przez Boga”. 
Prorocy często mówią o pewnym wyjątkowym przywódcy, którego Bóg 
wzbudzi w  Izraelu. Opisują również wielkie błogosławieństwa, jakie 
Bóg wyleje poprzez tego przywódcę. Oni sami nie podają jego imienia, 
lecz Żydzi nazwali go Mesjaszem, czyli „namaszczonym przez Boga”. 
Nowy Testament wiąże wypowiedzi proroków o  Mesjaszu z  życiem 
i dziełem Jezusa.



138 Księgi prorockie

Znajomość tych wątków jest podstawowym warunkiem zrozumienia pism 
proroków.

Bezpośredni adresaci ksiąg prorockich
Zanim przejdziemy do treści pism proroków, dobrze byłoby ich przedsta-

wić na tle kultury, w jakiej działali, i adresatów, do których bezpośrednio się 
zwracali. Przyjmując takie kryteria, można podzielić biblijnych proroków na 
pięć kategorii:

•  Prorocy posłani do królestwa północnego,
•  Prorocy posłani do królestwa południowego,
•  Prorocy posłani do różnych narodów,
•  Prorocy działający podczas wygnania do Babilonu,
•  Prorocy działający podczas odbudowy Jerozolimy.
Jeśli chodzi o Proroków Większych, to Izajasz i Jeremiasz działali głównie 

na terenie królestwa południowego (czyli Judy). Ezechiel i Daniel pojawili się 
później, służąc jako prorocy w Babilonie wśród wygnańców z Jerozolimy.

Co do Proroków Mniejszych, Amos i  Ozeasz wypowiadali Słowo pod 
adresem królestwa północnego (czyli Izraela). Czterej inni – Joel, Micheasz, 
Habakuk i  Sofoniasz  – koncentrowali się przede wszystkim na królestwie 
południowym. Po powrocie z  wygnania babilońskiego Aggeusz, Zachariasz 
i Malachiasz służyli w Jerozolimie podczas jej odbudowy. Jeszcze inni pro-
rocy mieli służbę wśród innych narodów. Jonasz i  Nahum zostali posłani 
do Niniwy, stolicy Asyrii. Kolejny „międzynarodowy” prorok Abdiasz został 
posłany do Edomitów spokrewnionych z Izraelem i mieszkających na połu-
dnie od Judy.

Zatem rozszerzając wcześniejszą klasyfikację, mamy kolejną listę.
Prorocy posłani do królestwa północnego:
	 – Amos,
	 – Ozeasz.
Prorocy posłani do królestwa południowego:
	 – Micheasz,
	 – Izajasz,
	 – Joel,
	 – Habakuk,
	 – Sofoniasz,
	 – Jeremiasz.
Prorocy posłani do innych narodów:
	 – Jonasz,



139Księgi prorockie

	 – Nahum,
	 – Abdiasz.
Prorocy działający podczas wygnania babilońskiego:
	 – Daniel,
	 – Ezechiel.
Prorocy działający podczas odbudowy Jerozolimy:
	 – Zachariasz,
	 – Aggeusz,
	 – Malachiasz.
Możemy również sklasyfikować proroków według okresów historycznych, 

w których służyli.
Okres podzielonego królestwa:
	 – Amos,
	 – Ozeasz,
	 – Micheasz,
	 – Izajasz,
	 – Jonasz.
Okres Judy po podziale królestwa:
	 – Izajasz,
	 – Nahum,
	 – Joel,
	 – Habakuk,
	 – Sofoniasz,
	 – Jeremiasz.
Okres niewoli babilońskiej:
	 – Jeremiasz,
	 – Abdiasz,
	 – Ezechiel,
	 – Daniel.
Okres odbudowy:
	 – Zachariasz,
	 – Aggeusz,
	 – Malachiasz.

Amos
Z  wymienionych proroków pięciu działało w  ósmym wieku przed 

Chrystusem. Kolejno pojawili się Amos, Ozeasz, Jonasz, Micheasz oraz 
Izajasz. Amos, pierwszy prorok, którego przesłanie się zachowało, zwracał 



Re
la

ty
w

ne
 o

kr
es

y 
dz

ia
ła

ln
oś

ci
 p

ro
ro

kó
w

80
0 

p.
n.

e.
70

0 
p.

n.
e.

60
0 

p.
n.

e.
50

0 
p.

n.
e.

40
0 

p.
n.

e.

Ez
ec

hi
el

  
Jo

na
sz

 

A
m

os
  

D
an

ie
l  

Je
re

m
ia

sz
  

O
ze

as
z 

 Iz
aj

as
z 

N
ah

um
  

A
bd

ia
sz

  
A

gg
eu

sz
  

M
al

ac
hi

as
z 

 
Za

ch
ar

ia
sz

  
So

fo
ni

as
z 

 
M

ic
he

as
z

H
ab

ak
uk

 
Jo

el
?



141Księgi prorockie

Re
la

ty
w

ne
 o

kr
es

y 
dz

ia
ła

ln
oś

ci
 p

ro
ro

kó
w

80
0 

p.
n.

e.
70

0 
p.

n.
e.

60
0 

p.
n.

e.
50

0 
p.

n.
e.

40
0 

p.
n.

e.

Ez
ec

hi
el

  
Jo

na
sz

 

A
m

os
  

D
an

ie
l  

Je
re

m
ia

sz
  

O
ze

as
z 

 Iz
aj

as
z 

N
ah

um
  

A
bd

ia
sz

  
A

gg
eu

sz
  

M
al

ac
hi

as
z 

 
Za

ch
ar

ia
sz

  
So

fo
ni

as
z 

 
M

ic
he

as
z

H
ab

ak
uk

 
Jo

el
?

się do mieszkańców Samarii w czasach, gdy miasto zażywało bezpieczeństwa 
i luksusu. Mimo to wiele osób żyjących na najniższych szczeblach społecznej 
drabiny nie odnosiło żadnych korzyści z tych błogosławieństw. Nieprzerwanie 
żyjąc w  nędzy, byli ofiarami bogatych ciemiężców, którzy wyzyskiwali bie-
dotę, oszukiwali w  interesach i przekupywali sędziów. Niestety nikt z wyż-
szych klas społecznych nie przejmował się panującym wokół nieszczęściem.

Oglądaj: 
Księga Amosa

Nikt, z wyjątkiem Boga. I Amos ostrzegał, że Pan ukarze Izraela za tak 
bezduszne postępowanie. Całkowite zniszczenie Samarii i  jej mieszkańców 
było już postanowione (Księga Amosa 6:7-14). Prorok ogłosił, że Bóg posłuży 
się Asyryjczykami jako narzędziami kary. Arystokracja wzgardziła tym prze-
słaniem, ponieważ nikt nie uważał wtedy Asyrii za poważne zagrożenie 
(Księga Amosa 7:10-13). Asyryjczycy byli daleko i dopiero zaczynali rosnąć 
w siłę. Słowa Amosa zostały zignorowane.

Ozeasz
Podobnie było, gdy kilka lat później Ozeasz zaczął karcić zepsucie elit 

religijnych w  północnym królestwie. Porównał duchowy stan Izraela do 
swego trudnego małżeństwa. Ozeasz wziął sobie za żonę pewną prostytutkę 
imieniem Gomer, która urodziła mu dziecko, a  potem wróciła do nierządu 
i poczęła jeszcze dwoje dzieci z innych mężczyzn. W końcu opuściła Ozeasza 
na dobre i skończyła jako niewolnica. Słysząc jej wołanie, Ozeasz poszedł na 
targ niewolników, odkupił ją i sprowadził z powrotem do domu. Następnie 
nalegał, żeby już nigdy nie odchodziła – chciał, żeby już na zawsze została 
przy nim.

Oglądaj: 
Księgaa Ozeasza

Ozeasz użył własnych relacji z Gomer jako ilustracji zachowania Izraela 
wobec Boga. Izrael był jak niewierna żona, ponieważ czcił innych bogów, 
będąc już w przymierzu zawartym z Panem na Synaju. Ozeasz porównał to do 



142 Księgi prorockie

nierządu Gomer. Po tym, jak Bóg wprowadził swój lud do Kanaanu, Izraelici 
zaczęli uprawiać duchowe cudzołóstwo, wiążąc się z miejscowymi bóstwami. 
Bóg mimo ich niewierności kochał Izraela, podobnie jak Ozeasz swoją żonę. 
Miłość Boga do Jego ludu jest głęboka i wieczna.

Micheasz
Tymczasem inni prorocy z  przerażeniem obserwowali, jak moralny 

i duchowy rozkład postępuje na południe w kierunku Judy. Micheasz, współ-
czesny Amosowi i Ozeaszowi, przyłączył się do ich protestu wobec nikczem-
ności w  północnym królestwie. Prorok Micheasz działał przede wszystkim 
w  Jerozolimie, widząc, że Juda idzie tą samą drogą, którą obrała Samaria. 
Ostrzegał, że Bóg nie będzie zwlekał z ukaraniem Jerozolimy, podobnie jak 
w przypadku Samarii (Księga Micheasza 3:12). Jednak pośród jego ostrzeżeń 
znalazło się słowo nadziei dla Jerozolimy, jakiego żaden prorok nie rozszerzył 
na Samarię. Micheasz zobaczył daleką przyszłość, gdy miasto podniesie się 
z prochów zniszczenia, a jego wielkość i chwała zostaną przywrócone (Księga 
Micheasza 4:1-8).

Oglądaj: 
Księga Micheasza

Izajasz
Do przesłania Micheasza dołączył Izajasz. Obaj żyli w Jerozolimie w tym 

samym okresie, a wątki ich proroctw są zbieżne. Lecz Izajasz wyraźnie prze-
słonił Micheasza i jest uważany za największego z proroków. Nie tylko napisał 
najdłuższą księgę prorocką, ale również przekazał najbardziej majestatyczne 
opisy Boga w całej Biblii.

Oglądaj: 
Księga Izajasza, część 1

Izajasz był bliskim doradcą na dworze, służąc pod rządami czterech kró-
lów, z  których ostatnim był Ezechiasz  – pobożny władca, próbujący odno-
wić życie duchowe Jerozolimy. Izajasz miał niezrównaną wizję celów Boga 



143Księgi prorockie

w stosunku do Izraela. Bóg wybrał ten naród, żeby służył jako świadek wobec 
pozostałych nacji (Księga Izajasza 43:10-12). Zamierzał objawić za pośred-
nictwem Izraela swoją wolę ludzkości, która nie znała wtedy niczego oprócz 
pogaństwa, bałwochwalstwa i niemoralności. Rolą Izraela miała być pomoc 
pogańskiemu światu w osiągnięciu duchowego poznania, żeby inne narody 
zaczęły służyć Bogu (Księga Izajasza 56:6-7).

Nie była to nowa idea. Wydaje się, że znał ją już Salomon. Poświęcając 
Świątynię, mówił o  przychodniach (czyli obcokrajowcach), którzy słysząc 
o  wielkości Boga, mogą przybyć do Jerozolimy, żeby Go wielbić (1  Księga 
Królewska 8:41-43). Niestety z punktu widzenia moralności Izrael uległ tak 
wielkiemu zepsuciu, że przestał być wiarygodnym świadkiem. Bóg wylał na 
ten naród wielkie błogosławieństwa, lecz nie doczekał się od niego wdzięcz-
ności. Żydzi zachowywali się tak, jakby ich wielkość była efektem własnej 
wyjątkowości albo – co gorsza, jak gdyby wynikała z oddawania czci Baalowi 
czy innym bogom. Izajasz głosił, że w efekcie tego pogrążania się w grzechu 
Izrael stał się ślepy i głuchy, nie umiał już zauważyć dzieł Bożych ani usłyszeć 
Jego głosu (Księga Izajasza 42:18-22).

To sprawiało Bogu pewien problem. Co miał zrobić ze ślepym i głuchym 
świadkiem? Jak ktokolwiek mógł poważnie potraktować świadectwo kogoś, 
kto nie widzi i nie słyszy? Żeby było jeszcze gorzej, Izrael całkowicie zaprze-
dał się pogaństwu, co sprawiało wrażenie, jakby jedyny Bóg był dla nich tylko 
jednym z  wielu zwykłych bożków. Jak mógł pozwolić, żeby Jego świadek 
nadal sugerował innym narodom, że On nie różni się niczym od ich pogań-
skich bóstw? Mimo kolejnych ostrzeżeń i okazji do powrotu na drogi Pańskie, 
Izrael najwyraźniej uparł się, żeby tego nie robić.

W tych warunkach Bóg stwierdził, że nie ma innego wyjścia, jak „skaso-
wać” fałszywe świadectwo Izraela poprzez zrównanie z  ziemią Jerozolimy, 
świątyni skalanej przez Jego lud i dynastii założonej przez Dawida (Księga 
Izajasza 29:1-6; 65:12). Mimo to Izajasz (podobnie jak Micheasz) zapowie-
dział, że przyjdzie taki dzień, gdy Bóg odnowi chwałę miasta (Księga Izajasza 
60:1-14). W przyszłym dniu odnowy Izajasz ujrzał wszystkie narody zmierza-
jące do Jerozolimy, żeby posłuchać o Bogu  – dokładnie tak, jak prorokował 
Micheasz.

Świętość Boga
Poprzez Izajasza Stary Testament na nowo podkreśla świętość Boga. 

Być może bardziej niż wszyscy jego poprzednicy, Izajasz odczuwał prze-



144 Księgi prorockie

paść oddzielającą świętość Boga od ludzkiej nikczemności. W pamięt-
nej scenie Izajasz opisuje wizję otrzymaną pewnego dnia, gdy wpadł 
w zachwycenie (rodzaj transu). Ujrzał wtedy Boga na tronie w niebiań-
skiej świątyni, otoczonego anielskimi istotami, wywyższającymi Boga 
słowami: „Święty, święty, święty”. Izajasz natychmiast wpadł w przera-
żenie, bo w porównaniu z Bożą czystością i świętością jego własne życie 
i  stan całego narodu wydawało się pogrążone w  nieprawości (Księga 
Izajasza 6:1-5).

Bóg nazwał kiedyś Izrael narodem świętym (Księga Wyjścia 19:6). 
Teraz Izajasz uświadomił sobie, jak bardzo jego lud odszedł od święto-
ści w swoim życiu. Swoim zachowaniem profanowali imię Boga, którym 
zostali nazwani. Być może właśnie dla przypomnienia swemu naro-
dowi o  jego powołaniu do świętości Izajasz często mówił o  świętym 
imieniu Boga. W języku jego wypowiedzi Bóg był określany jako Święty 
Izraela (Księga Izajasza 48:17; 55:5; 57:15), a  Ducha Bożego nazywał 
Duchem Świętym (Księga Izajasza 63:10-11). Nowy Testament przejął 
od Izajasza to nazewnictwo, określając Ducha Bożego w ten sam sposób.

Zatem Izajasz podaje wielką i  monumentalną wizję Boga jako 
Świętego Pana całej ziemi, a  nie tylko jako Boga jednego wybranego 
narodu czy garstki plemion. Inni prorocy podtrzymywali tę wizję. 
Właściwie od pierwszego do ostatniego ukazywali Boga jako panu-
jącego nad wszystkimi narodami. To daje Mu prawo do ich sądzenia, 
tak jak sądził Izraela. Na przykład Amos zapowiedział sąd Boży nad 
Syrią, Filistynami, Fenicjanami, Edomitami, Amonitami i  Moabitami. 
W każdym z tych przypadków miała zostać ukarana niesprawiedliwość 
i niemoralność.

Jonasz
Historia Jonasza jest dramatycznym przykładem władzy Boga nad naro-

dami poza Izraelem. Bóg posłał proroka do Niniwy, stolicy Asyrii, żeby ostrzec 
miasto, iż jeśli nie odwróci się od grzechu, to zostanie zniszczone. Z początku 
Jonasz opierał się Bogu, bo nie podobało mu się to zadanie. Za jego czasów 
Asyria dawała się już Izraelowi we znaki. Jeśli miała na nią spaść zagłada, 
to Jonasz nie był zainteresowany odwróceniem tego losu. Wreszcie jednak 
poszedł i  zrobił to, co Bóg mu nakazał. Reakcja była niesłychana. Wszyscy 
obywatele, od króla począwszy, zaczęli błagać Boga o miłosierdzie, obiecując 



145Księgi prorockie

zmienić swoje zachowanie. W rezultacie Bóg się nad nimi ulitował i oszczędził 
Niniwę.

Oglądaj: 
Księga Jonasza

Nahum
Niestety te reformy nie wytrzymały próby czasu. Niedługo po ich wpro-

wadzeniu Niniwa wróciła do nikczemności i  zepsucia. Budując imperium 
i odnosząc jedno zwycięstwo za drugim, Asyria poddawała jeńców wymyśl-
nym torturom, popełniając coraz potworniejsze zbrodnie wojenne. Dlatego 
Bóg odwołał poprzednią decyzję zawieszenia sądu nad stolicą kraju. W poło-
wie siódmego wieku przed naszą erą wystosował kolejne ostrzeżenie. Tym 
razem Jego rzecznikiem był prorok Nahum. W przeciwieństwie do Jonasza, 
za którego czasów nawrócenie Niniwy i uniknięcie sądu było jeszcze możliwe, 
Nahum nie dał miastu żadnej nadziei. Decyzja Boga była ostateczna i  tym 
razem już nie zmienił zdania.

Oglądaj: 
Księga Nahuma

Sofoniasz
Przechodząc do proroków działających w siódmym wieku, widzimy jeszcze 

mocniejsze nawoływanie do życia w  prawości. W  międzyczasie Asyryjczycy 
podbili już królestwo północne (Izrael) i pozostała jedynie Juda, której nie-
podległość chwiała się coraz bardziej. Przez krótki okres wydawało się, że 
Asyria zburzy Jerozolimę tak jak Samarię. Asyryjczycy oblegli miasto, lecz 
Bóg zesłał na nich śmiertelną plagę, zmuszając do wycofania się.

Oglądaj: 
Księga Sofoniasza



146 Księgi prorockie

Sprawiedliwość społeczna
Przesłanie o  tym, że Bóg jest Panem wszystkich ludzi, zaintereso-

wanym ich sprawami i pragnącym relacji z każdym narodem, jest jed-
nym z  najważniejszych wątków w  działalności proroków. Innym było 
podkreślanie sprawiedliwości społecznej i moralności osobistej. Prorocy 
stale ostrzegali Izraela, że nie można Boga przekupić ofiarami czy reli-
gijnymi rytuałami. Głosili z całą mocą, że sam akt uwielbienia nic nie 
pomaga, jeśli nie towarzyszy mu przestrzeganie przykazań i właściwe 
traktowanie bliźniego.

Innymi słowy, jeśli oszukujemy innych, kłamiemy, prowadzimy się 
niemoralnie czy jesteśmy obojętni na potrzeby ubogich i  potrzebują-
cych, to Bóg gardzi naszą religijnością. Mówiąc właśnie do takich ludzi, 
Amos prorokował:

Nienawidzę waszych uroczystych świąt i gardzę nimi, i woń na waszych 
zgromadzeniach nie jest mi miła. (…) Oddal ode mnie wrzask waszych pie-
śni, bo nie chcę słuchać dźwięku waszych cytr. Niech raczej sąd tryska jak 
woda, a sprawiedliwość jak gwałtowny strumień (Księga Amosa 5:21-24).

Ozeasz wyraził tę samą zasadę następująco, cytując słowa samego 
Boga: Pragnę bowiem miłosierdzia, a  nie ofiary, i  poznania Boga bardziej 
niż całopalenia (Księga Ozeasza 6:6). Natomiast w Jerozolimie Micheasz 
kontynuował tę myśl, mówiąc:

Z czym mam się stawić przed PANEM i pokłonić się Bogu najwyższemu? 
Czy mam stawić się przed nim z ofiarami całopalnymi i jednorocznymi ciel-
cami? (…) On ci oznajmił, człowieku, co jest dobre i czego PAN żąda od ciebie: 
jedynie tego, byś czynił sprawiedliwie, kochał miłosierdzie i pokornie chodził 
z twoim Bogiem (Księga Micheasza 6:6-8).

W  żadnej z  powyższych wypowiedzi prorocy nie chcieli podważyć 
samego oddawania czci Bogu ani roli rytuałów religijnych w  codzien-
nym życiu. Mają one wielki potencjał pogłębiania naszej osobistej relacji 
z Bogiem. Jednak bez względu na to, jak szczegółowo odprawiamy te 
rytuały, nie robią na Bogu żadnego wrażenia, jeśli nie są poparte życiem 
nacechowanym współczuciem, troską i prawością.

Mimo to mieszkańcy Jerozolimy nie nauczyli się niczego na przykładzie 
zburzenia Samarii i tego, że sami cudem uszli z życiem. Następnym królem po 
tych wydarzeniach został Manasses, pod którego rządami południowe króle-
stwo stoczyło się do niespotykanego dotąd poziomu niemoralności i bezboż-



147Księgi prorockie

ności. Sam król był nikczemnikiem nie do opisania, popełniającym potworne 
zbrodnie. Kiedy wpływ jego bezbożności jeszcze był odczuwany w  całym 
kraju, Sofoniasz zaczął ostrzegać Jerozolimę, że takim zachowaniem sama 
prosi się o sąd Boży.

Podobnie jak inni prorocy Sofoniasz opisywał ten sąd jako „Dzień Pański” 
(Księga Sofoniasza 1:14-18). W  Biblii to określenie oznacza manifestację 
mocy Boga w niezwykły sposób, często w ramach obrony uciśnionych i ukara-
nia złoczyńców. W przypadku Jerozolimy Sofoniasz przepowiedział ten czas 
jako dzień mroku, który przyniesie z sobą zniszczenie i spustoszenie. Ani sre-
bro, ani złoto nie zdołają ich wybawić – wołał.

Jednak dla tych, którzy szukali Pana w pokorze, którzy przestrzegali Jego 
praw i starali się czynić dobro, pozostawała nadzieja. Bóg miał ich oczyścić, 
gdy dokona sądu nad Jerozolimą. Sofoniasz nazywał ich „resztką”, jak mały 
skrawek materiału po zniszczeniu szaty. Z tej resztki Bóg w końcu odrodzi 
Jeruzalem (Księga Sofoniasza 3:12-17). Jeremiasz później przejął ten wątek, 
opisując przyszłe zebranie przez Boga resztki Judy z wszystkich krajów, do 
których została rozproszona (Księga Jeremiasza 23:3-8).

Habakuk
Innym prorokiem, który rozpaczał nad kondycją Jerozolimy, był Habakuk. 

On i Sofoniasz żyli niemal współcześnie, choć proroctwa Habakuka są dato-
wane na nieco późniejszy okres. Habakuk biadał, że Bóg nie robi nic, żeby 
ukrócić udrękę i wyzysk w Jerozolimie. Bóg odpowiedział, że już działa, szy-
kując zmiażdżenie Jerozolimy za jej przestępstwa. Zamierzał oddać miasto 
w ręce Babilończyków (czyli Chaldejczyków, jak są czasem nazywani w Biblii). 
Gdy prorok zaprotestował, mówiąc, że Babilończycy są jeszcze gorsi od miesz-
kańców Judy, Bóg odparł, że oni również zapłacą za własną niegodziwość. 
Najpierw jednak zostaną wykorzystani do ukarania Jerozolimy.

Oglądaj: 
Księga Habakuka

Habakuk przyjął to słowo z  mieszanymi uczuciami. Cieszył się, że bez-
bożność zostanie usunięta, a z  drugiej strony wyraził żal, że stanie się to 
w tak straszny sposób. Gdy to usłyszałem, zatrzęsło się moje wnętrze, na ten głos 
zadrżały moje wargi. Zgnilizna przeniknęła moje kości i cały się trząsłem, słysząc, 



148 Księgi prorockie

że mam odpocząć w dniu utrapienia. Gdy nadciągnie na ten lud, zgładzi ich swoim 
wojskiem (Księga Habakuka 3:16). A jednak, mimo całego cierpienia Habakuk 
postanowił na nowo zaufać Bogu bez względu na okoliczności. Napisał pieśń:

Choćby drzewo figowe nie zakwitło i nie było plonu w winnicach,
Choćby i owoc oliwy zawiódł, i pola nie przyniosły żywności,
Trzoda zniknęła z owczarni, i nie było bydła w oborach;
Ja jednak będę się radował w PANU,
Rozraduję się w Bogu mojego zbawienia.

Księga Habakuka 3:17-18

Wcześniej Habakuk napominał pysznych, którzy upatrywali bezpieczeń-
stwa we władzy i zgromadzonym bogactwie. Krytykując ich arogancję, powie-
dział: Oto dusza tego, który się wywyższa, nie jest w nim prawa. Ale sprawiedliwy 
będzie żył ze swojej wiary (Księga Habakuka 2:4). W swojej pieśni prorok poka-
zuje, że on sam był właśnie kimś takim.

Joel
Każdy prorok, który przepowiedział zburzenie Jerozolimy, używał dra-

stycznych obrazów opisujących to wydarzenie. W  przypadku Joela była to 
plaga szarańczy. Opisał kolejne chmary nadlatujące nad kraj i  wymiatające 
wszystko, co zostało po poprzednich. Kiedy nie pozostało już nic do pożarcia, 
szarańcza ogryzała drzewa z kory. Nie pozostał po niej żaden ślad roślinności. 
Gdy owady pokonały mur miasta i dostały się do domów, wszędzie zapanował 
głód.

Oglądaj: 
Księga Joela

Słowa Joela przypomniały słuchaczom o ostatniej inwazji szarańczy, która 
zostawiła po sobie wyjątkowe zniszczenia. Jednak szarańcza z jego proroctwa 
to nie były owady. W symboliczny sposób ukazywały najazd Babilończyków 
i oblężenie miasta – najpierw zagłodzenie mieszkańców, a potem szturm na 
mury przypominający atak szarańczy.

Jeremiasz
Głosem najczęściej ostrzegającym przed Babilończykami był prorok 

Jeremiasz. Od młodości chodził ulicami stolicy i  – stojąc na dziedzińcu świą-



149Księgi prorockie

tyni – wzywał lud do nawrócenia się do Boga. Jerozolima stoczyła się już do 
punktu, gdzie ludzie stawiali świątynie, w których składali dzieci w ofierze dla 
pogańskich bogów. Bogu nawet nigdy nie przyszło na myśl, żebyście mogli robić 
coś takiego – krzyczał zbolały Jeremiasz (Księga Jeremiasza 7:31).

Oglądaj: 
Księga Jeremiasza

Niestety nikt nie brał sobie do serca wołania proroka. Był chyba najmniej 
poważanym ze wszystkich wcześniejszych. Nawet jego własna rodzina zwró-
ciła się przeciwko niemu. Grono najbliższych doradców króla nieustannie spi-
skowało przeciwko Jeremiaszowi, próbując go upokorzyć albo nawet zabić. 
Mimo to nadal ostrzegał. Ku własnej rozpaczy żył wystarczająco długo, żeby 
ujrzeć na własne oczy to, czego od tak dawna się obawiał. Był już w pode-
szłym wieku, gdy Babilończycy zdobyli miasto i  wygnali najświetniejszych 
obywateli daleko aż za Eufrat.

Jeśli chodzi o  samego Jeremiasza, to dzieło jego życia zakończyło się 
porażką.

On sam został oszczędzony, gdy Jerozolima upadła. Właściwie to zwy-
cięzcy okazali mu więcej szacunku niż rodacy. Babilończycy zaproponowali 
mu szanowaną pozycję w ich kraju, lecz Jeremiasz odmówił. Pozwolono mu 
pozostać w Judzie, a potem przeniósł się z grupą pobratymców do Egiptu, 
gdzie prawdopodobnie umarł. W  tym okresie napisał Księgę Lamentacji 
wyrażającą rozpacz z powodu zniszczenia miasta Jerozolimy.

Oglądaj: 
Lamentacje

Abdiasz
Mniej więcej w  tym samym czasie Abdiasz ogłosił sąd nad Edomitami, 

kuzynami Izraelitów mieszkającymi w  pustynnym rejonie na południe od 
Morza Martwego. (Edomici byli potomkami Ezawa, brata Jakuba). Kiedy 
armia babilońska uderzyła na Jerozolimę, Edomici wykorzystali osłabienie 



150 Księgi prorockie

Judy i wsparli najeźdźców. Z powodu tej zdrady Abdiasz zapowiedział nadej-
ście zniszczenia Edomu, który miał się już więcej nie podnieść z ruin.

Oglądaj: 
Księga Abdiasza

Ezechiel
Tymczasem inni prorocy pojawili się wśród Żydów wypędzonych do 

Babilonu. Pierwszym z nich był Ezechiel, pochodzący z rodziny kapłańskiej. 
Jego misją jako proroka było podniesienie na duchu przygnębionych roda-
ków. Niósł im przesłanie nadziei, oparte na Bożej obietnicy przyszłej odnowy 
Jerozolimy. W jednej z wizji Ezechiel ujrzał, jak chwała Boża odchodzi ze świą-
tyni w Jerozolimie i przenosi się na wschód, żeby zamieszkać wśród wygnań-
ców. Innymi słowy Bóg nadal był ze swoim ludem, pomimo ich nieszczęścia 
i wypędzenia.

Oglądaj: 
Księga Ezechiela, część 1

Ezechiel kontynuował poszerzanie wizji świętego Imienia Boga, ukazanej 
przez Izajasza. Tak jak inni prorocy przed nim, zapewniał o przyszłej odbu-
dowie Jerozolimy. Pokazywał ją jednak jako element wywyższenia świętego 
Imienia Boga. Wypędzając swój wybrany naród z  ich ziemi, Bóg sam stwo-
rzył sobie pewien dylemat, narażając się na szyderstwo. W oczach pogańskich 
narodów sąsiadujących z  Izraelem wyglądało to tak, że Bóg albo naruszył 
własną obietnicę oddania Izraelitom Kanaanu, albo był zbyt słaby, żeby obro-
nić ich przed wrogiem. Każda z tych opcji dyskredytowała Go w oczach tych 
samych ludów, które chciał do siebie przyciągnąć i zbawić (Księga Ezechiela 
36:20).

Oglądaj: 
Księga Ezechiela, część 2



151Księgi prorockie

Dlatego, żeby zapobiec dalszemu szarganiu Jego Imienia, Bóg zapowie-
dział ponowne zgromadzenie swego narodu w  Ziemi Obiecanej. I  od razu 
dodał: Nie zrobię tego ze względu na mój lud, ponieważ oni stale profanowali moje 
imię – nawet będąc na wygnaniu. Zrobię to, żeby wywyższyć świętość mojego wiel-
kiego Imienia (Księga Ezechiela 36:21-24).

Metaforyka apokaliptyczna
Oprócz specyficznego przesłania Ezechiel rozwinął nowy styl eks-

presji literackiej. Pisał coś, co dzisiaj nazywamy „literaturą apoka-
liptyczną”, której nazwa pochodzi od greckiego słowa oznaczającego 
„odsłonięcie”. Literatura apokaliptyczna obficie korzysta z  symboliki, 
używając przenośni (czyli metafor) w podobny sposób jak współczesne 
karykatury polityczne. Czyli opiera się na wyolbrzymionych, przesad-
nych i  zniekształconych obrazach zwierząt, katastrof i  zjawisk natu-
ralnych, które odpowiadają rzeczywistości niezwiązanej bezpośrednio 
z samymi symbolami. W ten sposób różne rodzaje zwierząt mogą repre-
zentować konkretne narody lub imperia. Albo burza z grzmotami i pio-
runami może symbolizować Bożą moc i chwałę.

Stosując styl apokaliptyczny, autorzy mogą przedstawić jakąś ideę 
za pośrednictwem wyrazistych, niezapomnianych obrazów. Opisy apo-
kaliptyczne wzbudzają również silne reakcje emocjonalne. Nic zatem 
dziwnego, że inni prorocy po Ezechielu pisali w  ten sposób. Daniel 
i  Zachariasz często używali apokaliptycznych symboli, a  za czasów 
Jezusa ta forma literacka była bardzo popularna. Nowotestamentowa 
Księga Apokalipsy jest najbardziej uderzającym przykładem starożytnej 
literatury apokaliptycznej, jaka zachowała się do dzisiaj.

Daniel
Daniel łączył apokaliptyczną ekspresję z  otrzymanym od Boga darem 

wykładania snów. Był jeszcze młodzieńcem, gdy został wygnany do Babilonu 
i  pochodził prawdopodobnie z  którejś rodziny arystokratycznej w  Judzie, 
ponieważ Babilończycy najpierw uprowadzili z Jerozolimy najbardziej wpły-
wowych przedstawicieli tamtejszych elit społecznych. W  Babilonie Daniel 
został wybrany do służby królowi.



152 Księgi prorockie

Oglądaj: 
Księga Daniela

Podobnie jak Józef, Daniel od wczesnej młodości zasłynął z umiejętności 
wykładania królowi jego snów. I podobnie jak Józef, był człowiekiem o nie-
skazitelnym charakterze. Jego służba cieszyła się takim uznaniem, że gdy 
Medowie i  Persowie podbili Babilon, wzięli Daniela do służby na własnym 
dworze, gdzie został wyniesiony do pozycji głównego doradcy imperium. 
Zmarł w podeszłym wieku, nadal piastując ważne stanowiska rządowe.

Proroctwa Daniela, przekazywane w  formie wizji, koncentrowały się na 
wydarzeniach mających nastąpić całe wieki później. Przepowiedział powsta-
nie imperium greckiego i  rzymskiego, które miały przewyższyć swą potęgą 
Babilon (Księga Daniela 2:29-43). Mówił również o  królestwie, które Bóg 
ustanowi za czasów imperium rzymskiego, a które rozprzestrzeni się na cały 
świat. To królestwo nie będzie oparte na sile politycznej ani militarnej. Będzie 
miało charakter duchowy, a jego wpływ nie będzie miał końca (Księga Daniela 
2:44-45). Powiemy więcej o tym królestwie w następnym rozdziale, a potem 
wrócimy jeszcze do tego tematu, gdy będziemy omawiać dzieło Jezusa.

Przez całe życie Daniel był oddany Bogu, a  jego wiara pozostała nieza-
chwiana. Wzmacniał swój nieskazitelny charakter, znajdując w  napiętym 
kalendarzu czas na modlitwę trzy razy dziennie. Nie znaczy to jednak, że 
nie miał wrogów. Robili oni, co mogli, żeby go zniszczyć. Gdy nie udawało 
im się zdyskredytować Daniela na inne sposoby, spróbowali obrócić prze-
ciwko niemu jego religię. Przekonali króla Dariusza, żeby ogłosił nieodwo-
łalny dekret zakazujący komukolwiek modlitwy do jakiegokolwiek boga poza 
samym imperatorem przez kolejne 30 dni. Każdy, kto naruszyłby to prawo, 
miał zostać wrzucony do jaskini głodnych lwów.

Wiedząc, że intryga jest wymierzona w niego, Daniel nadal modlił się do 
Boga, jak to miał w zwyczaju. W dodatku nie zamierzał się z tym ukrywać. 
Jego wrogowie skwapliwie z  tego skorzystali, powiadamiając króla o  zła-
maniu jego dekretu przez Daniela. Uświadomiwszy sobie, że został złapany 
w pułapkę, Dariusz próbował jakoś uniknąć egzekucji swego cennego doradcy.

Gdy nie udało mu się wybrnąć z tego problemu, król niechętnie przystał 
na wykonanie wyroku śmierci. Znając jednak wiarę Daniela, powiedział mu: 
Twój Bóg, któremu stale służysz, uratuje cię. I właśnie tak się stało. Daniel został 



153Księgi prorockie

wrzucony do jaskini lwów na całą noc, jedyne wyjście zapieczętowano, a Bóg 
powstrzymał lwy, które nawet nie dotknęły proroka.

Nazajutrz rano, po spędzeniu bezsennej nocy, król sam stanął u wejścia 
do jaskini i zawołał Daniela. Ze środka rozległa się odpowiedź. Dariusz z ulgą 
kazał proroka uwolnić. Natomiast ludzie, którzy uknuli ten spisek, sami 
zostali wrzuceni do tej samej jaskini, gdzie lwy natychmiast ich pożarły.

Odbudowa Jerozolimy
Gdy Daniel się już zestarzał, pierwsza grupa repatriantów wróciła do 

Jerozolimy. Mimo że sam prorok nie przyłączył się do nich, na miejscu 
Bóg powołał innych. Ich celem miało być podtrzymanie na duchu ludzi 
odbudowujących miasto, którzy wielokrotnie ulegali zniechęceniu. 
Odbudowa Jerozolimy była poważnym zadaniem, a potężni wrogowie 
robili wszystko, co w ich mocy, żeby ten wysiłek udaremnić.

Jeszcze gorsze było to, że Żydzi szybko stracili z  oczu cel swego 
przybycia do ziemi ojców. Wrócili na mocy dekretu pozwalającego na 
odbudowę świątyni. Jednak gdy zamieszkali już w  Jerozolimie, bar-
dziej zajęli się budowaniem własnych wygodnych domów niż odbudową 
domu modlitwy. Efekt był taki, że odbudowa świątyni najpierw zwol-
niła, a potem kompletnie stanęła w miejscu.

Aggeusz
Wśród najwcześniejszych repatriantów wracających do Jerozolimy był 

również prorok imieniem Aggeusz. Kiedy entuzjazm do odbudowy świą-
tyni osłabł, Aggeusz wystąpił z nawoływaniem do odnowienia gorliwości dla 
Boga. Przypomniał ludowi skąpe żniwa i pleśń, która pochłonęła ich resztki. 
Powiedział, że te nieszczęścia są przejawem Bożego niezadowolenia z  ich 
postawy, bo bardziej dbają o własną wygodę niż o uwielbienie Pana. Słuchacze 
wzięli sobie do serca słowa Aggeusza i w ciągu kilku dni budowa ruszyła na 
nowo. To jednak nie zadowoliło proroka, bo napominał ich również, żeby 
dążyli do duchowej czystości. Nie można kupić Bożej przychylności za odbu-
dowanie Mu świątyni. On oczekuje niepodzielnego i stałego oddania.

Oglądaj: 
Księga Aggeusza



154 Księgi prorockie

Zachariasz
Tymczasem mury Jerozolimy były jednym wielkim rumowiskiem, co 

wystawiało miasto na niebezpieczeństwo w  razie ataku. Zachariasz, młody 
prorok współczesny Aggeuszowi, energicznie zapewniał lud, że Bóg zapewni 
im ochronę. Podobnie jak wcześniej Ezechiel i Daniel, otrzymał wizje przeka-
zujące przesłania od Pana. W wielu z nich Bóg mówił, że doskonale wie o tym, 
co się dzieje na ziemi. Obiecywał również, że całkowicie zniszczy narody, 
które rozproszyły Izraela i Judę, a także zburzyły Jerozolimę.

Oglądaj: 
Księga Zachariasza

W innych wizjach Zachariasz ujrzał Boga usuwającego nieczystość spośród 
ludu, kapłanów i przywódców. W jednej z nich widział arcykapłana Jozuego 
stojącego przed Panem, lecz ubranego w nieczyste szaty, symbolizujące wady 
jego charakteru. Lecz Bóg zamienił jego brudne szaty na czyste i odświętne 
(Księga Zachariasza 3:1-5). W  ten sposób pokazał, że jeśli ludzie dostroją 
swoje serca do Jego woli, to zostaną potraktowani tak, jak gdyby nigdy nie 
zgrzeszyli. Ten temat będzie powracał wielokrotnie w Nowym Testamencie.

Malachiasz
Ostatnim prorokiem Starego Testamentu był Malachiasz. Około 80 lat po 

Aggeuszu i Zachariaszu wytoczył oskarżenia pod adresem kapłanów. Mimo 
niezmiennej dobroci Boga w stosunku do Jerozolimy (za jego czasów mury 
miasta były już odbudowane przez Nehemiasza) kapłani i lud traktowali Boga 
bez szacunku. Można było tę postawę przeoczyć, ponieważ na zewnątrz naród 
wydawał się bardzo religijny. Kapłani skrupulatnie przywrócili obchodzenie 
świąt według Prawa Mojżeszowego. Wykorzenili z Jerozolimy wszelkie pozo-
stałości bałwochwalstwa, a w świątyni regularnie składano ofiary.

Oglądaj: 
Księga Malachiasza

Mimo tego oddanie dla Boga było, oględnie mówiąc, powierzchowne. Lud 
wymyślał sprytne metody omijania Bożych przykazań. Kapłani interpreto-



155Księgi prorockie

wali Prawo na korzyść uprzywilejowanych warstw społecznych. Wszędzie 
kwitła obłuda, ponieważ przymierza były jawnie łamane. Szczególnie zatrwa-
żał fakt, że mężowie masowo rozwodzili się z żonami, łamiąc święte śluby, 
jakby nie miały żadnego znaczenia.

Z  powodu tego wszystkiego Malachiasz ogłosił, że Bóg gardzi ich świę-
tami, ofiarami i  modlitwami. W  Jego oczach jakby ich nie było. Jako Bóg, 
który sam cierpliwie dotrzymywał ze swojej strony warunków przymierza 
z Izraelem, nie mógł tolerować łamania przymierzy wśród swego ludu. Aby 
prawdziwie mieć z  Nim relacje, musieli najpierw poprawić relacje między 
sobą. Dlatego Malachiasz kończy Stary Testament przesłaniem wspólnym 
dla wszystkich proroków, które będzie stanowić kluczowe pojęcie w Nowym 
Testamencie. Na Bogu nie robią wrażenia zewnętrzne obrzędy, jeśli ich pod-
stawą nie jest szczere oddanie Bogu, widoczne w dobroci, świętości i czystości 
codziennego życia.

Bóg wszystkich narodów
Nakazując prorokom, żeby zwracali się do różnych narodów, Bóg 

ukazywał swą suwerenną władzę nad całym światem. Chciał się dać 
poznać jako Pan wszystkich, a nie tylko Izraela. To prawda, że nawiązał 
szczególną relację z potomkami Jakuba, lecz ani Jego plany, ani błogo-
sławieństwa nie były zarezerwowane wyłącznie dla nich. Żydzi nie byli 
również jedynym narodem, od którego oczekiwał prawego życia. Kiedy 
oskarżał inne ludy, podstawą zarzutów zawsze było ich okrucieństwo 
i przestępstwa wynikające z całkowitej pogardy dla sprawiedliwości.

Ta międzynarodowa działalność proroków stanowiła przejście do 
dzieła Jezusa, którego przesłanie było skierowane do każdego czło-
wieka z każdego narodu. Chrześcijaństwo nie miało być wyłącznie reli-
gią żydowską, lecz relacją z Bogiem przez wiarę, oferowaną wszystkim 
ludziom. Większość religii pogańskich koncentrowała się na bogach, 
których zakres władzy był lokalny, rzadko wykraczając poza granice 
poszczególnych krajów. Za pośrednictwem proroków Bóg wyraźnie 
mówi, że nie jest podobny żadnym innym bogom. Jego władza jest uni-
wersalna. Każda istota ludzka ostatecznie jest odpowiedzialna przed 
Tym, którego obecność sięga najdalszych krańców świata. Bóg obiecał, 
że królestwo Jezusa obejmie całą kulę ziemską. I tak też się dzieje.



Rozdział 16

MESJAŃSKIE PRZESŁANIE PROROKÓW

Oprócz wysokich standardów etycznych starotestamentowi prorocy 
w najpełniejszy sposób przewidują oczekiwanie na przyjście Jezusa. Już od 
czasów Adama Bóg zapowiadał pewną postać, która miała przyjść na świat. 
Mimo iż Stary Testament nie podaje jej imienia, to jest łączona z wypełnie-
niem różnorodnych obietnic.

•  Do Ewy Bóg powiedział, że jeden z  jej potomków naprawi szkody 
zadane światu przez grzech.

•  Bóg obiecał Abrahamowi, że wszystkie rodziny ziemi będą błogosła-
wione w jego potomstwie.

•  Następnie Mojżesz, żegnając się z Izraelitami, zapowiedział, żeby ocze-
kiwali innego wielkiego proroka posłanego od Boga. Według Mojżesza, 
narody będą się do tego proroka garnąć.

•  Natomiast Dawid otrzymał zapewnienie, że z jego rodu wyjdzie władca, 
którego królestwo będzie wieczne.

Z czasem Żydzi doszli do przekonania, że powyższe stwierdzenia odno-
szą się do tej samej osoby, nazywanej „Mesjaszem”. Określenie to znaczy po 
hebrajsku „Namaszczony”. Związane z  Nim błogosławieństwa nazywano 
„nadzieją mesjańską”.

Izajasz
Izajasz, który rozpoczął swą służbę około 740 roku przed Chrystusem, 

bardziej od wszystkich innych przyczynił się do ukształtowania koncepcji 
Mesjasza. Właściwie to nawet on użył po raz pierwszy określenia „Mesjasz”, 
mówiąc o  Nim jako Namaszczonym przez Pana (Księga Izajasza 61:1). 



157Mesjańskie przesłanie Proroków

Opisywał Mesjasza jako „Latorośl”, która wyrośnie z drzewa genealogicznego 
rodziny Dawida, a Duch Pański będzie nad Nim.

Oglądaj: 
Księga Izajasza, część 2

Dzięki mocy Ducha Bożego miało zostać ustanowione na ziemi królestwo 
pokoju, rządzone właśnie przez tę Latorośl. W tym królestwie ziemia napełni 
się poznaniem Pana, nikt już nie skrzywdzi bliźniego, zanikną wojny. A naj-
ważniejsze jest to, że wszystkie narody będą się garnąć do Latorośli, ciesząc 
się pokojem przyniesionym przez Niego (Księga Izajasza 11:1-11).

W innym miejscu Izajasz opisuje królestwo Latorośli jako czas, w którym 
miecze zostaną przekute na lemiesze. Naród przeciw narodowi nie podniesie już 
miecza – powiedział prorok. – I nie będą się już ćwiczyć do wojny. Miało to nastą-
pić w erze zwanej przez Izajasza „czasami ostatecznymi”, kiedy to wszystkie 
narody będą szukać Pana i gromadzić się, żeby Go uwielbić. Z góry Syjon, czyli 
miejsca, na którym stała świątynia w Jerozolimie, Słowo Boże miało jaśnieć 
na cały świat.

Według Izajasza, Latorośl miał ostatecznie wypełnić Boże obietnice dla 
Izraela. Jak już wspomnieliśmy, Bóg powołał ten naród na swojego świadka. 
Jego zamysłem było pokazanie wszystkim innym nacjom, jaki On jest. 
Ponieważ Izrael zawiódł i nie wypełnił tej misji, według zapowiedzi Izajasza 
rolę świadka dla narodów miał przejąć Mesjasz jako oddany sługa (Księga 
Izajasza 42:1-7). W  przeciwieństwie do zatwardziałych synów Izraela, ten 
sługa miał wypełnić swoje powołanie. Jego usta miały stale mówić o Bożej 
dobroci. W  jednym z późniejszych fragmentów wypełnionych przez Jezusa 
prorok mówi: Duch Pana BOGA jest nade mną, bo PAN mnie namaścił, abym 
głosił dobrą nowinę cichym, posłał mnie, abym opatrzył rany skruszonym w sercu, 
abym zwiastował uwięzionym wyzwolenie, a  związanym otworzenie więzienia 
(Księga Izajasza 61:1; Ewangelia Łukasza 4:16-21).

Jednak kontynuując opis tego sługi i świadka, Izajasz przepowiedział Jego 
tragiczną śmierć. Mesjasz miał zostać odrzucony, poraniony i zabity. Mimo to 
Jego śmierć miała w jakiś sposób uleczyć duchowe zranienia ludzkości. W jed-
nym z najbardziej poruszających fragmentów Biblii Izajasz mówi o Nim:

Lecz On był zraniony za nasze występki, starty za nasze nieprawości. Kara 
dla naszego pokoju była na Nim, a  Jego ranami zostaliśmy uzdrowieni. 



158 Mesjańskie przesłanie Proroków

Wszyscy jak owce zbłądziliśmy, każdy z nas zboczył na swą drogę, a PAN 
włożył na Niego nieprawość nas wszystkich.

Księga Izajasza 53:5-6

Królestwo pokoju
Poruszający język stosowany przez Izajasza stał się kluczem nadziei 

mesjańskiej dla wielu kolejnych pokoleń. Inni prorocy wydają się przejmować 
jego słowa jako punkt startowy własnych przepowiedni na temat Mesjasza. 
Na przykład Jeremiasz kontynuował praktykę określania Mesjasza jako 
Latorośli, podobnie jak Zachariasz kilka wieków później.

Dla Jeremiasza Latorośl miałaby być królem rządzącym w pełni mądrości, 
dlatego sprawiedliwość miała kwitnąć w ziemi, a ludzie mieli żyć, przestrze-
gając Bożego Prawa (Księga Jeremiasza 23:5). Zachariasz dodał, że Latorośl 
będzie również kapłanem i zbuduje świątynię Bożą. Poza tym miał On pełnić 
podwójny urząd kapłana i króla, żeby pośredniczyć jako rozjemca pokoju dla 
ludu (Księga Zachariasza 6:12-13).

Zwróćcie uwagę na ten powracający wątek pokoju. W świecie, gdzie naród 
izraelski był w  stanie permanentnego zagrożenia, obietnica stałego pokoju 
wydawała się ułudą. W efekcie wielu Żydów zaczęło interpretować te obiet-
nice jako zapowiedź nadejścia takiego Mesjasza, który odbuduje militarną 
i polityczną potęgę Izraela, jakiej nikt już nie będzie śmiał zagrozić. Takie poj-
mowanie pojęcia Mesjasza dominowało za czasów samego Jezusa.

Tymczasem – ku wielkiemu rozczarowaniu wielu swych uczniów – On nie 
ustanowił fizycznego królestwa. Czytając jednak uważnie Proroków, doszli 
oni do wniosku, że potęga Mesjasza nie miała polegać na sile wojska. W końcu 
w Jego królestwie miecze miały zostać przekute na lemiesze, a nie użyte do 
zaprowadzenia rządów. Mesjasz miał polegać wyłącznie na duchowej mocy. 
Izajasz opisywał Go jako napełnionego Duchem Pana w pełni, rozszerzając 
znaczenie tego pojęcia: I spocznie na Nim Duch PANA, duch mądrości i rozumu, 
duch rady i mocy, duch poznania i bojaźni PANA (Księga Izajasza 11:2).

Poza tym Mesjasz miał usługiwać ludziom upadającym na duchu. Jak 
widzieliśmy, miał nieść dobrą nowinę strapionym i  pocieszać płaczących 
(Księga Izajasza 61:1-2). W innym miejscu prorok mówi o Mesjaszu: On wziął 
na siebie nasze cierpienia i nosił naszą boleść (Księga Izajasza 53:4). Malachiasz 
opisał Mesjasza jako słońce sprawiedliwości z  uzdrowieniem na swoich skrzy-
dłach (Księga Malachiasza 4:2).



159Mesjańskie przesłanie Proroków

W ten sposób, napełniony mocą i używający jej Mesjasz miał w przyszło-
ści uzdrowić złamanych na duchu i przynieść rewolucję w sensie duchowym, 
a nie militarnym. Jego królestwo miało mieć charakter duchowy, nie fizyczny. 
A On miał rządzić na swoim tronie jako duchowy przywódca i kapłan (Księga 
Zachariasza 6:12-13). Miał zmienić serca ludzi, a  nie zrealizować ich poli-
tyczne ambicje.

Jeremiasz podjął tę ideę zmiany serc, mówiąc o  nowym przymierzu, 
jakie Pan któregoś dnia zawrze z Izraelem. Będzie ono inne od tego, którego 
pośrednikiem był Mojżesz, a którego świadectwo zostało wyryte w kamieniu. 
Zamiast tego Bóg w przyszłości miał wypisać swoje przymierze na ludzkich 
sercach. 

Włożę moje prawo w ich wnętrze i wypiszę je na ich sercach. I będę ich 
Bogiem, a oni będą moim ludem. I nikt nie będzie już uczył swego bliź-
niego, ani nikt swego brata, mówiąc: Poznaj PANA, bo wszyscy będą mnie 
znali, od najmniejszego aż do największego z nich, mówi PAN. A następnie 
Bóg dodał: Przebaczę bowiem ich nieprawość, a ich grzechów nigdy wię-
cej nie wspomnę.

Księga Jeremiasza 31:31-34

Goniąc za materialnym dobrobytem i  szczęściem w  tym świecie, mamy 
problem ze zrozumieniem znaczenia duchowej rewolucji opisanej przez pro-
roka Jeremiasza. Lecz dla osób, które doświadczyły uwalniającej mocy nie-
zniszczalnego ducha (nawet gdy materialnie im się nie powodziło) uzdrowie-
nie duchowe jest najpotężniejszą siłą na świecie.

Wieczne królestwo
Prorocy przepowiadali wieczną władzę Mesjasza w Jego przyszłym kró-

lestwie. Opis proroka Daniela jest szczególnie wart odnotowania pod tym 
względem. We wczesnej fazie kariery, wykładając sen króla Nabuchodonozora, 
Daniel opisał nadchodzące królestwo Mesjasza. Królowi przyśnił się ogromny 
posąg wykonany z  różnych materiałów. Jego głowa była ze złota, a  piersi 
i ramiona ze srebra. Dalej, brzuch i biodra były z brązu, a uda i golenie z żelaza. 
Wreszcie stopy były zrobione z mieszanki gliny i żelaza.

Gdy we śnie król stał i  patrzył na ten posąg, zauważył kamień wycięty 
ze skały, ale nie ręką ludzką. Uderzył on w  posąg, rozbijając go na drobne 
kawałki, a  potem sam zaczął rosnąć. Najpierw stał się wielką górą, która 
w końcu zapełniła całą ziemię.



160 Mesjańskie przesłanie Proroków

Daniel wyjaśnił królowi, że materiały użyte do utworzenia posągu repre-
zentują kolejne imperia, które powstaną w historii ludzkości. Imperium babi-
lońskie stanowiła głowa ze złota. W ciągu kilku lat miało zostać podbite przez 
Medów i Persów, których imperium symbolizowała srebrna pierś i ramiona. 
Jak wiadomo, Persowie postawili sobie ambitny plan ekspansji na zachód, 
w kierunku Grecji.

Później Grecja w odwecie pobiła Persów i ustanowiła własne imperium, 
reprezentowane we śnie przez biodra z  brązu. Potężne i  rozległe impe-
rium greckie musiało ustąpić przed potęgą Rzymu, czyli goleniom i stopom 
z  żelaza. Ponieważ całe Morze Śródziemne (i nie tylko) należało do granic 
rzymskiego mocarstwa, jego obywatele mieli pochodzić z różnych narodów 
i  kultur, co utrudnia utrzymanie jedności państwa  – stąd mieszanka gliny 
i żelaza, z której wykonano stopy posągu.

Daniel powiedział, że za czasów żelaza i  gliny w dniach tych królów Bóg 
nieba wzbudzi królestwo, które nigdy nie będzie zniszczone, w przeciwieństwie 
do wcześniejszych reprezentowanych w  królewskim śnie. Krótko mówiąc, 
ono będzie trwać na wieki (Księga Daniela 2:31-45).

Sprawiedliwość Mesjasza
Ponieważ obrazowy styl przedstawiania królestwa dominuje w tak wielu 

proroctwach mesjańskich, Żydzi zaczęli się koncentrować na wskazówkach, 
że Mesjasz będzie pochodził z  rodziny króla Dawida. Mówiąc o  Latorośli 
Dawidowej, Jeremiasz zapowiedział, iż Mesjasz zaprowadzi sprawiedliwość 
i prawość. Prawość jest określeniem często padającym w Biblii i oznacza czy-
nienie tego, co właściwe w oczach Boga. Dlatego w innym fragmencie doty-
czącym Latorośli prorok napisał, że Mesjasz będzie nosił tytuł Pan naszą spra-
wiedliwością (Księga Jeremiasza 23:6). Przypomina to język stosowany przez 
Izajasza, który powiedział, że sprawiedliwość będzie pasem jego [Latorośli] bio-
der, a prawda pasem jego lędźwi (Księga Izajasza 11:5).

Sprawiedliwość samego Mesjasza miała się stać udziałem Jego ludu. Nie 
tylko On, ale również Jego naśladowcy mieli się nazywać Pan naszą sprawiedli-
wością (Księga Jeremiasza 33:16). Znaczenie tych obietnic stanie się jaśniej-
sze, gdy przejdziemy do omówienia życia i dzieła Jezusa, którego Malachiasz 
opisał jako „Słońce sprawiedliwości”. Nowy Testament mówi, że gdy ludzkość 
okazała się niezdolna do życia w sprawiedliwości, Bóg posłał na świat praw-
dziwie Sprawiedliwego, Jezusa z Nazaretu. Na mocy Bożego postanowienia 
wszyscy prawdziwie wierzący w Jezusa są traktowani tak, jakby Jego spra-
wiedliwe życie zostało im przypisane. Istnieje w Nowym Testamencie okre-



161Mesjańskie przesłanie Proroków

ślenie „przyodziani w Chrystusa” – tak jakby On był szatą, w której chodzimy 
(List do Galacjan 3:27). Albo jak to sformułował Izajasz: [Bóg] przyoblekł mnie 
w szaty zbawienia i przyodział mnie w płaszcz sprawiedliwości (Księga Izajasza 
61:10).

I  znów zauważmy, że główną ideą obietnic mesjańskich jest moralna 
odnowa, a  nie ustanowienie nowej potęgi militarnej czy politycznej. 
Wprawdzie wiele stwierdzeń o Mesjaszu zapożycza określenia z tej dziedziny, 
ale są one raczej figurą retoryczną niż dosłownym opisem.

Z drugiej strony nie można zmienić ludzkich serc, nie wpływając na spo-
łeczeństwo. Przesłanie Jezusa, które zmienia życie, ma potężny wpływ na 
historię rządów i całych cywilizacji. On rzeczywiście obalił wiele politycznych 
reżimów  – nie przy użyciu wojska, lecz poprzez zmianę serc ludzi, którzy 
dzięki temu przestali być obojętni na zło i nikczemność. Jest to jeden z powo-
dów, dla których tyrani i dyktatorzy na przestrzeni historii tak bardzo prze-
śladowali Kościół, ograniczając wolność chrześcijan. Wszędzie, gdzie szerzy 
się nauczanie Jezusa, ludzie nabierają odwagi, żeby stanąć po stronie dobra 
i otwarcie sprzeciwić się zepsuciu, okrucieństwu i przemocy.

Mesjasz jest Bogiem
Oczywiście oprócz Jezusa istnieli różni reformatorzy duchowi, któ-

rzy również mieli wpływ na społeczeństwo. Lecz w  opisach Mesjasza pro-
rocy zapowiadają tego wyjątkowego i  nieporównywalnego z  pozostałymi. 
W stwierdzeniu o silnym zabarwieniu mesjańskim Izajasz mówi o dziecku, 
które się narodzi i które nazwą Immanuel, czyli „Bóg z nami”. Micheasz, opi-
sując narodzenie Mesjasza, wskazuje na Betlejem – rodzinne miasto Dawida. 
Bóg powiedział przez proroka: Ale ty, Betlejem Efrata, choć jesteś najmniej-
sze wśród tysięcy w Judzie, z  ciebie jednak wyjdzie mi ten, który będzie władcą 
w Izraelu (Księga Micheasza 5:2).

W  tym samym zdaniu Micheasz dodaje uderzający szczegół. Mówi 
o władcy pochodzącym z Betlejem: a jego wyjścia są od dawna, od dni wiecznych. 
To nie brzmi, jakby ta postać była zwykłym śmiertelnikiem. Czyżby imię „Bóg 
z nami” miało być rozumiane dosłownie? Czy Latorośl z rodziny Dawida ma 
być jakąś boską istotą? Opisy stosowane przez Izajasza i Micheasza z pew-
nością otwierają taką możliwość interpretacji. Ale czy Mesjasz jako człowiek 
zrodzony z kobiety może jednocześnie istnieć od wieczności, czyli zanim jesz-
cze zaczął się czas?



162 Mesjańskie przesłanie Proroków

Stary Testament odnosi się wprost do tego dylematu. Po prostu podaje 
wypowiedzi proroków i czeka na dalszy rozwój wypadków, które wyjaśnią ich 
znaczenie.

Tajemne plany Boże
Nawet prorocy nie wiedzieli, na co wskazują ich wypowiedzi doty-

czące Mesjasza. Nowy Testament mówi, że mieli problemy ze zrozumie-
niem, co Bóg miał na myśli, przekazując przez nich zapowiedzi cierpie-
nia Mesjasza i wielkich rzeczy mających nastąpić potem. Nie otrzymali 
jednak odpowiedzi na swoje pytania. Bóg wyjaśnił im, że dopiero przy-
szłe pokolenia w pełni pojmą to, co oni sami zapowiadają. W międzycza-
sie Jego plany były owiane tajemnicą zarówno dla samych proroków, jak 
i dla aniołów (1 List Piotra 1:10-12).

Jednym z  celów Nowego Testamentu jest wyjaśnienie planów 
Bożych, począwszy od pierwszych obietnic mesjańskich złożonych 
Adamowi i  Ewie. Jeden z  autorów ksiąg nowotestamentowych opi-
suje swoją rolę w naświetleniu planu, który od początku był zasłonięty 
przed ludzkością (List do Efezjan 3:3-6). Nic zatem dziwnego, że Stary 
Testament kończy się wyrazami oczekiwania. Ostatni akapit Księgi 
Malachiasza (ostatniej księgi Starego Testamentu) zostawia przyszłość 
jako sprawę otwartą. Przewiduje wielki dzień duchowej odnowy, kiedy 
to „słońce sprawiedliwości” wzejdzie z „uzdrowieniem na swoich skrzy-
dłach”. Miał nadejść ktoś wyjątkowy. Żydzi i cały świat mieli czekać jesz-
cze 400 lat, żeby się dowiedzieć, kim On jest.



Rozdział 17

OKRES MIĘDZY STARYM A NOWYM 
TESTAMENTEM

Wieki między ostatnim starotestamentowym prorokiem a  początkiem 
Nowego Testamentu przyniosły ogromne zmiany na Bliskim Wschodzie. Po 
śmierci Malachiasza imperium perskie nadal kontrolowało tereny od wschod-
niego wybrzeża Morza Śródziemnego do doliny między Tygrysem a Eufratem. 
Tymczasem na zachodzie zaczęły rosnąć w siłę dwie nowe potęgi.

Pierwszą z  nich była Grecja, która pod wodzą legendarnego przywódcy 
Aleksandra Wielkiego przeszła przez ziemię Kanaan, podbijając cały region 
z  Egiptem włącznie, a  następnie zwróciła się ku miastom na wschód od 
Eufratu. Po zajściu aż do Indii Aleksander zmarł niespodziewanie, co pogrą-
żyło jego królestwo w  chaosie. Ponieważ nie istniał żaden plan sukcesji po 
nim, królestwo zostało podzielone między czterech jego generałów.

Żydzi pod rządami Grecji
W wyniku tego podziału dynastia Seleucydów rządziła na terenie od pół-

nocnego odcinka Eufratu przez Syrię po ziemię kananejską (która później 
został przemianowana na Palestynę). Inny grecki ród, czyli Ptolemeusze, 
przejęli kontrolę nad Egiptem. Relacje między Seleucydami a Ptolemeuszami 
często były napięte, co stawiało Jerozolimę i  Żydów w  niepewnym położe-
niu. Judea (jak nazywano wtedy byłe terytorium królestwa Judy) leżała 
w  połowie drogi pomiędzy stolicami obu królestw. Mimo że początkowo 
rządzili tam Seleucydzi, Żydzi mogli zostać zaatakowani jako pierwsi, gdyby 
Ptolemeusze zdecydowali się przekroczyć północną granicę. W efekcie przy-
wódcy Jerozolimy musieli zachowywać delikatną równowagę dyplomatyczną 
w relacjach z sąsiadami.



164 Okres między Starym a Nowym Testamentem

Władza Grecji na tym terenie sprawiała im również inny problem. 
Dynastie panujące w  imperium zawsze narzucały poddanym swą kulturę 
i  obyczaje. Wielu Żydów pod wrażeniem osiągnięć filozofii i  nauki greckiej 
ulegało urokom tej cywilizacji. Inni postrzegali ją jako zagrożenie dla swego 
narodowego dziedzictwa. Wszak Bóg pozbawił Izraela i Judę niepodległości 
właśnie z powodu skażenia pogaństwem. Czyżby naród żydowski zapomniał 
już o tej lekcji? Czy nadal miał ochotę narażać się na Boże niezadowolenie, 
wracając do pogańskich zwyczajów?

Po obu stronach tej debaty stały wpływowe rody, co doprowadziło do 
podziału w  Jerozolimie, gdzie zaczęła się walka o  religijne i  polityczne 
wpływy. Obóz bardziej otwarty na obce zwyczaje i praktyki był znany jako 
saduceusze. Ich oponenci, którzy podkreślali wagę ścisłego przestrzegania 
Prawa Mojżeszowego i dystansowali się od wpływów greckich, byli nazywani 
faryzeuszami.

Żydzi pod rządami Rzymu
Z  czasem Izrael odzyskał niepodległość, zrzucając jarzmo panowania 

greckiego. Król Antioch Epifanes z  dynastii Seleucydów rozsierdził Żydów, 
osobiście ofiarując świnię na ołtarzu w  jerozolimskiej świątyni. W  Prawie 
Mojżesza świnia była zwierzęciem nieczystym, a spożywanie jej mięsa – zaka-
zane. Zabicie tego zwierzęcia na ołtarzu stanowiło akt absolutnej profanacji. 
Pod przywództwem rodu Machabeuszy Żydzi wzniecili powstanie. Pobudzeni 
gniewem na Antiocha uzbroili się, stworzyli armię i wywalczyli utęsknioną 
wolność.

Mimo to ich niepodległość była stale zagrożona, dopóki znajdowali się 
na granicy zwalczających się wzajemnie Seleucydów i Ptolemeuszy. Szukając 
sprzymierzeńców, zwrócili się ku nowo powstającej potędze nad Morzem 
Śródziemnym, czyli cesarstwu rzymskiemu. Wygrywając jedną bitwę za 
drugą, wypierali Greków z kolejnych terenów, przejmując nad nimi władzę. 
Jednak ochrona Rzymu miała swoją cenę i w wyniku tych dyplomatycznych 
zabiegów Żydzi znowu stracili niepodległość.

Teraz przed ich przywódcami stanął kolejny problem z  wyważeniem 
dyplomacji. Podobnie jak w przypadku Grecji, w cesarstwie rzymskim stale 
toczyła się walka różnych frakcji o władzę. Żydzi musieli zręcznie manewro-
wać, podejmując właściwe decyzje w sprawie sojuszy z przywódcami zwalcza-
jących się stron. Szczęśliwie dla siebie sprzymierzyli się z Juliuszem Cezarem, 
który wkrótce umocnił swą pozycję. Kiedy już ostatecznie ją ugruntował, 
odwdzięczył się Żydom, udzielając im specjalnych przywilejów, jak zwolnie-



165Okres między Starym a Nowym Testamentem

nie z obowiązku obchodzenia pogańskich świąt i innych działań sprzecznych 
z ich sumieniem. Rzymianie dzierżyli jednak żelazną władzę polityczną nad 
Jerozolimą, a wolność i niepodległość Izraelitów odeszły do przeszłości.

Mimo że utrzymali kontrolę nad świątynią i  wolność wyznawania swo-
jej religii, Rzymianie podzielili ich ziemię na małe królestwa, obsadzając 
tam własnych nominatów w  postaci marionetkowych miejscowych królów 
i  gubernatorów mianowanych przez cesarza. Wielu z  nich słynęło z  okru-
cieństwa, a nawet niepoczytalności. Jednym z najbardziej znanych pod tym 
względem był Herod Wielki, który rządził pod koniec pierwszego wieku przed 
Chrystusem. Wiedząc, że lud go nienawidzi, postanowił zaskarbić sobie jego 
przychylność, rozbudowując świątynię w Jerozolimie. Ubóstwo i brak przy-
wództwa uniemożliwiały Żydom przywrócenie jej dawnej świetności znanej 
z czasów Salomona. Herod ogłosił jednak, że zamierza rozbudować i powięk-
szyć budowlę tak, żeby przewyższyła splendorem słynną poprzedniczkę.

Świątynia i synagoga
To ambitne przedsięwzięcie zajęło 46 lat, lecz ostateczny efekt był tego 

wart. Świątynia była teraz jednym z  najwspanialszych budynków starożyt-
nego świata. Zużyto do jej budowy tyle marmuru, że podróżni zbliżający się 
do Jerozolimy – widząc ją z dużej odległości – myśleli, że to śnieg pokrywa-
jący góry. Niestety ukończona świątynia przetrwała jedynie kilkadziesiąt 
lat, po czym została zrównana z  ziemią przez Rzymian, podobnie jak całe 
miasto. Jezus przemierzał jej dziedzińce w  czasach jej największej chwały. 
Najwcześniejsi chrześcijanie spotykali się w jej portykach na modlitwę.

Mimo że świątynia stanowiła centrum kultu na skalę narodową, to miej-
scem cotygodniowych spotkań modlitewnych był budynek zwany synagogą, 
przypominający wyglądem dzisiejszy kościół. Pierwsze synagogi pojawiły 
się w  krajach, do których Asyryjczycy i  Babilończycy przenieśli Żydów. 
Pozbawieni świątyni wygnańcy musieli spotykać się w innych miejscach, żeby 
się modlić i zachowywać hebrajskie dziedzictwo.

Tymczasem inne żydowskie rodziny, które z własnej woli opuściły Judeę, 
również budowały synagogi na obczyźnie. Przeważnie była to Azja Mniejsza, 
Egipt i inne tereny. Żydzi trafiali tam, uciekając przed wojną albo chcąc roz-
winąć handel i  prowadzić inne interesy. Do czasów Jezusa miliony Żydów 
mieszkały już poza Judeą. Żydzi z danej miejscowości spotykali się w syna-
godze w każdy szabat, żeby słuchać nauk z Pisma. Przełożeni synagogi zwani, 
zazwyczaj starszymi, służyli zaspokajaniem potrzeb duchowych i życiowych 
lokalnej społeczności żydowskiej.



166 Okres między Starym a Nowym Testamentem

Synagogi okazały się na tyle udanym pomysłem, że w końcu Żydzi miesz-
kający w Judei i Samarii zaczęli budować własne. Były ich dziesiątki w każ-
dym większym mieście, niektóre kojarzono z saduceuszami, a inne z faryze-
uszami. Nauczyciela w synagodze nazywano „rabbim”; przed objęciem urzędu 
musiał on zostać przeszkolony ze znajomości Prawa Mojżeszowego.

Uczeni w Piśmie i faryzeusze
Współpracownikami rabinów byli specjalnie wykształceni ludzie, zwani 

uczonymi w  Piśmie (oryginalnie skrybami, czyli kopistami  – przyp. tłum). 
Na początku zajmowali się ręcznym przepisywaniem Biblii. Każda synagoga 
potrzebowała kopii Tory (czyli ksiąg Mojżeszowych), a jej sporządzenie zaj-
mowało kopistom czasem całe miesiące, a nawet lata. Ponieważ spędzali nad 
Pismem wiele czasu, byli również ekspertami w dziedzinie ich wykładu.

To sprawiło, że lud zaczął uważać kopistów za znawców Prawa, czyli uczo-
nych w Piśmie.

Kiedykolwiek jakaś sprawa oparła się o przepis żydowskiego Prawa, starsi 
synagogi i  sądy w  Jerozolimie zasięgali opinii uczonych w  Piśmie. Dlatego 
oprócz kopiowania Pism, znajomość Prawa stała się powodem wielkiego 
poważania, jakim się cieszyli w  społeczeństwie. Z  upływem czasu uczeni 
w  Piśmie przeszli od zwykłego objaśniania Pism do wydawania dekretów 
o ich praktycznym zastosowaniu.

Na przykład Mojżesz napisał, że w szabat nie wolno pracować ani nosić 
ciężarów. Uczeni w Piśmie zinterpretowali to w taki sposób, że w szabat nie 
wolno było kalekom zakładać nawet drewnianej protezy, a  lekarzom nie 
wolno było wtedy odwiedzać pacjentów. Oczywiście żadnego z  tych prze-
pisów nie ma w  Prawie Mojżeszowym. Uczeni stworzyli jednak dodatkowe 
przepisy, które miały być tak samo wiążące jak słowa samego Mojżesza.

Faryzeusze, znani z gorliwości w szczegółowym przestrzeganiu Prawa, byli 
szczególnie skłonni przyjmować takie dodatkowe regulacje. Współpracowali 
blisko z uczonymi w Piśmie (zwanymi również znawcami Prawa) i w Nowym 
Testamencie widzimy to bardzo wyraźnie. Sam Jezus często był obiektem 
wspólnych ataków jednych i drugich, ponieważ podważał wiele wymyślonych 
przez nich przepisów.

Klimat polityczny
Dlatego przechodząc do Nowego Testamentu widzimy, że społeczny, poli-

tyczny i religijny pejzaż Izraela jest całkowicie odmienny od tego, jaki widzie-
liśmy pod koniec Starego Testamentu. Jerozolima znajduje się pod rządami 



167Okres między Starym a Nowym Testamentem

cesarstwa rzymskiego. W Judei (obszar byłego królestwa Judy) panuje Herod 
Wielki. Jerozolima jest bogatym miastem pełnym wspaniałych budowli, nad 
którymi króluje świątynia niczym klejnot w  koronie. Arcykapłan wyzna-
czony przez Rzymian jest przywódcą zarówno politycznym, jak i  ducho-
wym. Synagogi stoją wszędzie, a nauczyciele (rabini) i znawcy Prawa (uczeni 
w Piśmie) są najbardziej szanowanymi ludźmi w społeczeństwie.

Jednak pod powierzchnią tego splendoru i powodzenia czai się jakiś głę-
boki niepokój. Rzymska władza nie jest popularna, a Herod i  jego ludzie są 
w powszechnej pogardzie. Jednocześnie wzmaga się zainteresowanie obiet-
nicami mesjańskimi. Ludzie wyczekują Mesjasza, żeby się objawił, ustanowił 
swoje królestwo i wyrzucił Rzymian. Zarówno Herod, jak i Rzymianie zdają 
sobie sprawę z tego mesjańskiego wrzenia i czasem ich to denerwuje. Bacznie 
obserwują każde ugrupowanie polityczne. Nie mogą sobie pozwolić na to, 
żeby pojawił się jakiś kandydat na Mesjasza i doprowadził do zbrojnej rewolty.

Z geograficznego punktu widzenia jest kilka pojęć, które trzeba przyswoić, 
otwierając Nowy Testament. Stare ziemie Izraela i Judy są teraz podzielone na 
trzy osobne regiony. Na północy znajduje się Galilea, leżąca wzdłuż zachod-
niego brzegu wielkiego jeziora, zwanego Jeziorem Tyberiadzkim. Znane 
w Nowym Testamencie również jako Jezioro Galilejskie (Ew. Jana 6:1) było 
zasilane przez rzekę Jordan. Tam mieszkał Jezus przez większą część życia 
i tam dokonał większości swych dzieł.

Na południe od Galilei mamy region zwany Samarią, zamieszkany od 
wieków przez napływową ludność – Samarytan. Zostali oni przesiedleni 
tutaj przez Asyryjczyków. Mimo że przyjęli Prawo Mojżeszowe, Żydzi nimi 
pogardzali. Woleli nadłożyć drogi i  obejść Samarię niż tamtędy podróżo-
wać. Samarytanom odmawiano również wstępu do świątyni w Jerozolimie. 
W efekcie zbudowali własną niedaleko miasta Samaria i tam oddawali chwałę 
Bogu.

Dalej na południe leży Judea, bastion judaizmu w  pierwszym wieku. 
Herod Wielki miał tam swój pałac, a rzymski gubernator – rezydencję. Życie 
codzienne w Izraelu było kontrolowane przez radę zwaną Sanhedrynem, która 
oprócz organu władzy stanowiła również krajowy sąd najwyższy. Sanhedryn 
liczył tradycyjnie 70 członków, którzy cieszyli się takim samym poważaniem 
jak członkowie senatu w Rzymie.

W Nowym Testamencie wszystkie te miejsca oraz instytucje w jakiś sposób 
łączą się w jeden krajobraz, stanowiąc tło całej historii. Społeczna i polityczna 
scena Nowego Testamentu znacznie się różni od tego, co obserwowaliśmy 



168 Okres między Starym a Nowym Testamentem

w Starym Testamencie. Jeśli chodzi o styl literacki, Nowy Testament również 
zasadniczo różni się od literatury starotestamentowej. Mimo to od pierw-
szych kart mówi o tym, że zawarte w nim wątki i wydarzenia są budowane 
na fundamencie poprzednich obietnic Bożych danych Abrahamowi, a później 
Izraelowi. Nowy Testament jawi się jako kontynuacja Starego Testamentu, 
a nie zerwanie z nim.



Morze Śródziemne
kafarnaum

Galilea Morze 
galilejskie

Nazaret

Cezarea

Samaria
Jo

rd
an

Joppa

Judea
Jerozolima

Betlejem

gaza

M
or

ze
 M

ar
tw

e

Palestyna w czasach Nowego Testamentu



Rozdział 18

ŻYCIE JEZUSA

Nowy Testament prowadzi nas przez dwa ostatnie 
okresy historii biblijnej: Okres Życia Jezusa i Okres 
Wczesnego Kościoła razem obydwa obejmują około 
100 lat, choć większość Nowego Testamentu rozgrywa 
się na przestrzeni około 30 lat. Na następnej stronie 
wyszczególniono niektóre wydarzenia i  osoby, jakie 
spotkamy podczas lektury Nowego Testamentu.

Rozpoczyna się on od podania biografii Jezusa 
w  czterech księgach tytułowanych od imion ich 
autorów (Mateusz, Marek, Łukasz i  Jan), zwanych 
Ewangeliami od greckiego słowa, które znaczy 
„dobra nowina”. W  Nowym Testamencie pojęcie 

„dobrej nowiny” zawsze koncentruje się na Jezusie z Nazaretu – na tym, kim 
był, co robił i  jaką nadzieję przyniósł ludzkości. Każdy, kto głosi tę histo-
rię, jest w  Biblii nazywany „ogłaszającym dobrą nowinę”. Dlatego wczesny 
Kościół nazwał te cztery biografie Ewangeliami.

Poszczególne Ewangelie ukazują Jezusa z  różnych perspektyw, dlatego 
każda relacja dostarcza innych szczegółów na Jego temat. Najkrótsza z nich, 
Ewangelia Marka, koncentruje się przede wszystkim na tym, co mówił. Z kolei 
Mateusz, Łukasz i Jan podkreślają Jego rolę jako nauczyciela. Jednak żaden 
z nich nie próbuje wymienić wszystkiego, co Jezus powiedział.

Autorzy przedstawiają pewne wybrane zdarzenia i  stwierdzenia Pana. 
Każdy z  nich uzależnia swój wybór od tego, kim są bezpośredni adresaci 
przekazu.

•  Mateusz pisze do Żydów.

Nowy Testament
Ewangelie

Mateusza
Marka
Łukasza
Jana

Historia
Listy
Proroctwa



171Życie Jezusa

•  Łukasz pisze do nie-Żydów, którzy dowiadują się o  Jezusie po raz 
pierwszy.

•  Marek najwyraźniej kieruje swą relację do czytelników nie-żydow-
skich, prawdopodobnie mieszkających w Rzymie.

•  A Jan pisze do tych, którzy już są uczniami Jezusa, lecz ich wiara 
wymaga zapuszczenia głębszych korzeni. Jego relacja koncentruje się 
w dużej części na okresie bezpośrednio poprzedzającym śmierć Jezusa 
i na wydarzeniach następujących po Jego zmartwychwstaniu.

Życie Jezusa
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Narodziny Jezusa.......................................................................... Jezus, Józef, Maria
Chrzest Jezusa........................................................................................ Jan Chrzciciel
Wybranie i przygotowanie apostołów.............................................................. Jezus
Nauczanie Jezusa................................................................................................. Jezus
Cuda dokonane przez Jezusa............................................................................. Jezus
Kazanie na górze................................................................................................... Jezus
Przemienienie Jezusa..........................................................Piotr, Jakub, Jan, Jezus
Ustanowienie Wieczerzy Pańskiej...................................................................... Jezus
Zdrada i proces Jezusa.......................................................................................... Piłat
Ukrzyżowanie......................................................................................................... Jezus
Zmartwychwstanie............................................................................................... Jezus
Wniebowstąpienie................................................................................................ Jezus

Pierwszy kościół
Główne wydarzenia	 Kluczowe postacie
Początek kościoła w Dniu Pięćdziesiątnicy.......................................................Piotr
Męczeńska śmierć Szczepana..................................................................... Szczepan
Filip wprowadza do kościoła Samarytan............................................................Filip
Piotr chrzci Korneliusza – pierwszego poganina,  
który zostaje chrześcijaninem................................................................... Korneliusz
Nawrócenie Saula z Tarsu...................................................................................Paweł
Paweł zakłada kościoły  
w Azji Mniejszej  i Grecji..................................... Barnaba, Sylas, Tymoteusz, Tytus
Paweł aresztowany i wysłany do Rzymu..........................................................Paweł
Początek prześladowania kościołów w całym Cesarstwie Rzymskim



172 Życie Jezusa

Narodziny Jezusa
Żadna z  Ewangelii nie śledzi całego życia Jezusa. Zamiast tego autorzy 

koncentrują się na Jego publicznej karierze, trwającej około trzech lat przed 
egzekucją. Oprócz tego okresu znamy jeszcze kilka faktów pochodzących 
z  relacji Mateusza i  Łukasza, dotyczących niezwykłych okoliczności Jego 
narodzenia. Mateusz opisuje początkowe lata życia Jezusa z punktu widzenia 
Józefa, który był Jego prawnym ojcem. Łukasz widzi tę historię oczami Marii, 
matki Jezusa.

Według Łukasza anioł objawił się Marii po tym, jak zaręczyła się 
z  Józefem, i  oznajmił jej, że urodzi niezwykłego syna. Powiedział również, 
że dziecko zostanie poczęte w  cudowny sposób za sprawą Ducha Bożego, 
zwanego powszechnie w Nowym Testamencie Duchem Świętym (Ewangelia 
Łukasza 1:26-35).

Gdy Józef dowiedział się, że Maria jest w ciąży, pomyślał oczywiście, że 
doszło do zdrady. Z początku postanowił zerwać zaręczyny i nie żenić się z nią. 
Ale Bóg ostrzegł go we śnie, żeby nie postępował pochopnie. Powiedział mu, 
że dziecko w jej łonie zostało poczęte z Ducha Świętego. Jakkolwiek trudno 
było Józefowi w to uwierzyć, przyjął Boże przesłanie jako prawdę. Zamiast 
oddalić Marię, natychmiast się z nią ożenił (Ewangelia Mateusza 1:18-25).

Mniej więcej w tym samym czasie został wydany dekret królewski, naka-
zujący wszystkim Żydom, żeby wrócili do miasta swego pochodzenia i zareje-
strowali się w ramach spisu ludności. Dla Józefa i Marii oznaczało to podróż do 
Betlejem, rodzinnego miasta Dawida. Maria była już w zaawansowanej ciąży 
i  podczas pobytu w  Betlejem urodziła Jezusa. Łukasz pisze o  aniele, który 
objawił się miejscowym pasterzom, ogłaszając tę wieść. Zwiastuję wam wielką 
radość – powiedział. – Dziś (…) w mieście Dawida narodził się wam Zbawiciel, 
którym jest Chrystus Pan (Ewangelia Łukasza 2:11).

Jego słowa podkreślają trzy najważniejsze role, jakie miało wypełnić nowo 
narodzone dziecko:

•  Miało być Zbawicielem.
•  Miało zostać uznane za Chrystusa.
•  Miało być czczone jako Pan.
Te określenia szczególnie wiele znaczyły dla pasterzy.
•  W ich języku zbawicielem był ktoś, kto ratuje innych od zbliżającego 

się zagrożenia.



173Życie Jezusa

•  Drugie określenie, czyli Chrystus, jest greckim odpowiednikiem 
hebrajskiego słowa Mesjasz. Anioł potwierdził, że nadszedł oczeki-
wany od dawna Mesjasz.

•  Boży posłaniec dodał, że Mesjasz jest Panem, a ten tytuł przypisywano 
władcom. Jednak w pierwszym wieku był to również jeden z tytułów 
Boga.

Dowiedziawszy się od anioła, gdzie jest dziecko, pasterze pobiegli do mia-
sta, a potem radośnie rozgłosili wieść o tym, co właśnie ujrzeli. W Betlejem 
pojawili się również inni goście poszukujący małego Jezusa. Wśród nich byli 
mędrcy (lub magowie), którzy przybyli aż zza rzeki Eufrat. Ujrzeli na nocnym 
niebie pewien znak, który zrozumieli jako zapowiedź narodzenia wyjątko-
wego dziecka – przyszłego króla Żydów.

W  poszukiwaniu dziecka przyszli najpierw do pałacu Heroda Wielkiego 
w Jerozolimie, który był podejrzliwy i zawsze obawiał się spisku. Gdy usłyszał 
o celu przybycia mędrców, doszedł do wniosku, że widzieli jakiś znak zapo-
wiadający narodzenie Mesjasza. Dowiedziawszy się od doradców, że Mesjasz 
ma pochodzić z Betlejem, poprosił zagranicznych gości o informację na temat 
miejsca pobytu dziecka, kiedy już je znajdą (Ewangelia Mateusza 2:1-8).

Mędrcy rzeczywiście dotarli do Jezusa, lecz później opuścili kraj, nie 
powiadamiając króla o  miejscu Jego pobytu. Rozwścieczony Herod naka-
zał wymordowanie wszystkich chłopców w Betlejem w wieku do dwóch lat. 
Tymczasem Józef ostrzeżony we śnie uciekł wraz z  rodziną do Egiptu tuż 
przed masakrą. Tam pozostali aż do śmierci Heroda, która nastąpiła niedługo. 
Wtedy Józef wrócił wraz z Marią i Jezusem do małego miasteczka Nazaret 
w Galilei, położonego około 100 kilometrów na północ od Jerozolimy. Jezus 
dorastał tam, pracując jako pomocnik Józefa, który był cieślą.

Oglądaj: 
Ewangelia Łukasza, część 1

Jan Chrzciciel
Ewangelie nie podają szczegółów młodości Jezusa poza kilkoma relacjami 

dotyczącymi Jego narodzin i  pobytu w  świątyni podczas Paschy. Autorzy 
zaczynają historię o Nim, gdy zbliża się do 30. urodzin. W tym czasie Jego 
kuzyn Jan Chrzciciel był już sławny w całej Judei jako prorok i nauczyciel. (Nie 



174 Życie Jezusa

jest on jednak autorem Ewangelii Jana). Jan Chrzciciel mieszkał na pustyni 
nad ujściem Jordanu i setki ludzi przychodziły go słuchać. Tak jak wcześniejsi 
prorocy, wzywał do zmiany zachowania i życia według Bożych standardów.

Nowy Testament nazywa taką zmianę „pokutą” lub „nawróceniem”. 
Wszyscy prorocy do tego wzywali, lecz Jan poszedł o  krok dalej i  mówił 
o konieczności przyjęcia chrztu. Mówił, że ten akt służył oczyszczeniu z grze-
chów. Ujmując to jego własnymi słowami, był to chrzest pokuty na odpuszczenie 
grzechów (Ewangelia Łukasza 3:3). Chrzest był tak ważnym elementem jego 
przesłania, że został zapamiętany właśnie jako Jan Chrzciciel.

Jan twierdził, że Bóg posłał go, by przygotował Izraela na nadejście pew-
nej wielkiej postaci, która wkrótce miała się pojawić (Ewangelia Jana 1:26-
27). Pewnego dnia to się wypełniło, gdy Jezus przyszedł do Jana i poprosił 
o udzielenie Mu chrztu. Spełniając tę prośbę, Jan ujrzał znak, na który Bóg 
kazał mu czekać. Gdy Jezus wychodził z wody, Duch Święty zstąpił na Niego 
w sposób widzialny dla Jana. Usłyszał on również głos z nieba: To jest mój Syn 
umiłowany, w  którym mam upodobanie (Ewangelia Marka 1:9-11; Ewangelia 
Łukasza 3:21-22).

Kuszenie na pustyni
Od tego momentu Jan kierował swych uczniów do Jezusa, choć Ten jeszcze 

nie był gotów do rozpoczęcia publicznej kariery. Przedtem musiał wzmocnić 
się mentalnie i duchowo, by sprostać leżącym przed Nim wyzwaniom. W tym 
celu poszedł na pustynię, żeby modlić się przez 40 dni. Post był powszechną 
praktyką religijną w pierwszym wieku, choć niewiele osób pościło tak długo. 
W  czasie postu nie jadano posiłków, poświęcając dużo czasu na modlitwę 
i rozmyślania. Ci, którzy często pościli, odkrywali, że dzięki temu zyskiwali 
jasność umysłu i lepszą koncentrację.

Kiedy 40 dni zbliżało się do końca, pojawił się szatan. W  Starym 
Testamencie czytamy o nim rzadko, lecz w Ewangeliach przez cały czas czai 
się gdzieś za kulisami wydarzeń. Jego celem jest zniweczenie dzieła, do któ-
rego Jezus został powołany i posłany przez Ojca. Pojawiając się na pustyni, 
szatan przypuścił atak w postaci serii pokus. Wszystkie miały odwieść Jezusa 
od zaufania Ojcu. Każda z nich została jednak odparta i szatan się wycofał, 
czekając na lepszą okazję (Ewangelia Łukasza 4:1-13).

Przygotowanie apostołów
Teraz, gdy był już gotów do rozpoczęcia publicznej służby, Jezus powrócił 

do Galilei. Tam wybrał dwunastu mężczyzn, którzy mieli z Nim przebywać 



175Życie Jezusa

i pracować, a potem kontynuować Jego pracę po Nim. Zgromadzili się wokół 
Jezusa jako Jego uczniowie. Uczeń to był ktoś, kto – będąc blisko nauczy-
ciela (czyli mistrza), czerpał od niego wiedzę i naśladował jego przykład. Tych 
dwunastu uczniów nazwano również „apostołami” od słowa oznaczającego 
„posłany”. Jezus miał ich w przyszłości posłać jako swych przedstawicieli lub 
ambasadorów na świecie.

Pośród dwunastu były dwie pary braci – Piotr i Andrzej oraz Jakub i Jan. 
Trzej z nich – Piotr, Jakub i Jan – mieli z Jezusem wyjątkowe relacje, bliższe 
niż reszta apostołów. Jezus zabierał ich czasem ze sobą na osobność. Po Jego 
śmierci stali się najważniejszymi przywódcami w najwcześniejszej społeczno-
ści chrześcijańskiej.

Jezus od początku planował wysłać apostołów poza granice Judei jako 
osobistych przedstawicieli. Jednak ich kwalifikacje nie były wystarczające. 
Wielu z nich było rybakami. Jeden był poborcą podatkowym. Jeszcze inny 
był aktywistą politycznym należącym do grupy planującej zbrojne powstanie. 
Mimo to Jezus uważał, że wszyscy stanowili dobry materiał na przyszłych 
nauczycieli. „Dwunastu”, jak ich nazywano, chodziło z Nim wszędzie i często 
szkolił ich dodatkowo na osobności.

Tłumy wokół Jezusa
Jeszcze we wczesnej fazie ich szkolenia Jan Chrzciciel został areszto-

wany, wtrącony do więzienia i ścięty (Ewangelia Marka 6:17-29). Uraził króla, 
oskarżając go o niemoralność. Śmierć Jana zasmuciła Jezusa, który bardzo 
go szanował. Poza tym zobaczył w niej odbicie własnego końca, gdyby kiedyś 
gniew rządzących zwrócił się przeciw Niemu.

Oglądaj: 
Ewangelia Marka

Rzeczywiście od tej chwili władze zaczęły bacznie śledzić poczynania 
Jezusa. Nauczając po miastach, przyciągał wielkie tłumy. Z wyjątkiem rodzin-
nego miasta, ludzie wszędzie przyjmowali Go entuzjastycznie. Dwie rzeczy 
przyciągały do Niego rzesze słuchaczy. Po pierwsze, nauczał z wielką siłą prze-
konywania. Wszyscy byli zdumieni, że syn cieśli bez formalnego wykształce-
nia potrafił im wyjaśnić więcej niż tacy profesjonaliści jak uczeni w Piśmie czy 
rabini (Ewangelia Mateusza 7:28-29).



176 Życie Jezusa

Drugim czynnikiem była niezwykła moc, jaką dysponował. Gdziekolwiek 
się pojawił, uzdrawiał wszystkich chorych i  kalekich jednym słowem lub 
dotknięciem. Często przywracał zdrowie chromym, ślepym, głuchym, epilep-
tykom, a nawet trędowatym. Trzy razy dokonał wzbudzenia z martwych.

•  W  pierwszym przypadku przywrócił życie synowi pewnej wdowy 
z wioski Nain (Ewangelia Łukasza 7:11-17).

•  Potem wskrzesił młodą córkę przewodniczącego synagogi (Ewangelia 
Łukasza 8:49-56).

•  Za trzecim razem wzbudził z  martwych swego przyjaciela Łazarza 
mieszkającego niedaleko Jerozolimy (Ewangelia Jana 11:1-46).

Jezus twierdził, że takie przejawy mocy (nazywane w  Biblii „cudami”) 
potwierdzają Jego posłannictwo od Boga (Ewangelia Jana 5:36).

Jedna grupa cudów zwracała szczególną uwagę. Otóż wielokrotnie uwal-
niał ludzi będących pod wpływem złych duchów. Wyglądało to tak, jakby 
przejmowały kontrolę nad ciałami ofiar i zmuszały je do samookaleczeń.

Zwracając się do tych złych duchów, traktował je tak, jakby były osobami 
innymi niż ludzie przez nie owładnięci. Duchy nie tylko Mu odpowiadały, ale 
również nazywały Go Świętym Bożym (Ewangelia Marka 1:23-24) i Synem 
Najwyższego (Ewangelia Łukasza 8:26-28). Bez wyjątku Jezus traktował je 
bardzo surowo i wystarczył jeden Jego rozkaz, żeby wyszły z nawiedzonego 
człowieka.

Jezus traktował obecność złych duchów (znanych bardziej pod nazwą 
„demony”) jako dowód działania szatana w  świecie. Wypędzając je, ogła-
szał wojnę z mocami ciemności. Pozbawiał szatana jego wpływów i domina-
cji (Ewangelia Łukasza 11:15-20). Szybko rozniosła się wieść, że Jezus ma 
władzę rozkazywania demonom i zmuszania ich do posłuszeństwa. Później, 
kiedy krytycy próbowali Go zdyskredytować, byli zmuszeni przyznać, że 
posiadał niezwykłą władzę nad złymi duchami.

Opozycja się nasila
Rzesze ludzi zdumione Jego cudami i  naukami zaczęły dochodzić do 

wniosku, że Jezus musi być Mesjaszem. Wtedy zaczęły się pierwsze rozcza-
rowania. Wedle powszechnego przekonania Mesjasz miał ustanowić kró-
lestwo polityczne, wyrzucając Rzymian z  Izraela i  przywracając narodowi 
żydowskiemu wolność. Tymczasem Jezus nie tylko nie wykazywał politycz-
nych aspiracji, ale nawet opierał się, kiedy tłum chciał obwołać Go królem 
(Ewangelia Jana 6:15). Mówił o Królestwie Bożym, lecz nie opisywał go jako 
militarnego lub politycznego projektu. Królestwo Boże jest w was – mówił tłu-



177Życie Jezusa

mom (Ewangelia Łukasza 17:20-21). Przedstawiając im to królestwo, mówił 
o przemianie serca, pobożnych postawach i poglądach.

Jednak tłum nigdy w  pełni nie docenił znaczenia tych słów. Podobnie 
jak najbliżsi Jego uczniowie. Do samego końca Jego życia apostołowie byli 
zdezorientowani co do natury tego, co nazywał „swoim królestwem”. Spierali 
się między sobą o  to, który z  nich zajmie w  nim najważniejsze pozycje. 
W odpowiedzi Jezus skarcił ich za to, że kojarzą Jego królestwo z prestiżem 
i  wielkością, przynajmniej w  potocznym znaczeniu tych słów. Tymczasem 
chodziło w nim o służenie innym i serce pozbawione egoizmu. Największym 
w Królestwie Bożym – tłumaczył im wielokrotnie – jest ten, kto służy wszyst-
kim innym (Ewangelia Łukasza 22:24-26). Czasem Jezus wygłaszał tę zasadę 
w  formie paradoksu: Kto bowiem jest najmniejszy wśród was wszystkich, ten 
będzie wielki (Ewangelia Łukasza 9:48).

Sam Pan zawsze demonstrował postawę sługi. Nigdy nie domagał się spe-
cjalnego traktowania. Zadowalał się skromnym posiłkiem w ubogich domach 
tak samo jak honorowym miejscem przy stołach bogaczy. Krytycy często 
mieli Mu za złe, że spędza zbyt wiele czasu z biednymi i często niemoralnie 
żyjącymi ludźmi. Na takie uwagi zawsze odpowiadał, że nie zdrowi, lecz chorzy 
potrzebują lekarza (Ewangelia Mateusza 9:11-12).

Krytyka w stosunku do Jezusa gwałtownie przybierała na sile. Jego nauki 
często zaprzeczały ideom popularnym wśród uczonych w Piśmie i rabinów. 
Surowo karcił religijnych przywódców, którzy stwarzali pozory oddania 
Bogu, lecz ich serca były pełne obłudy i egoizmu. W świątyni jerozolimskiej 
otwarcie zaatakował tych, którzy próbowali z religii zrobić sobie dochodowy 
biznes, często kosztem ubogich (Ewangelia Marka 11:15-18). Jak nietrudno 
się domyślić, takie działania jedynie przysparzały Mu kolejnych wrogów na 
wysokich szczeblach władzy.

Przemienienie
Wiedząc, że opozycja rośnie, Jezus zaczął ostrzegać swoich uczniów, że 

czeka Go śmierć  w Jerozolimie. Pewnego dnia zabrał Piotra, Jakuba i Jana 
na górę, żeby się modlić i dać im pewien wgląd w przyszłość. Kiedy się modlił, 
Jego wygląd uległ uderzającej zmianie, jakby zrzucił z siebie na chwilę swoją 
fizyczną naturę. Biblia nazywa to „przemienieniem”.

Nagle trzej uczniowie zobaczyli, że Jezus rozmawia z  dwiema innymi 
postaciami  – Mojżeszem i  Eliaszem, jakby pojawili się po wielu wiekach. 
Rozmawiali z Nim o śmierci, jaka czekała Go w Jerozolimie. Potem równie 
nagle Mojżesz i  Eliasz zniknęli. Piotr zdumiony tym, co właśnie widział, 



178 Życie Jezusa

wypalił: Postawimy tu trzy namioty: jeden dla ciebie, jeden dla Mojżesza i jeden 
dla Eliasza. Lecz wtedy zakrył ich jasny obłok, z którego rozległ się głos: To 
jest mój umiłowany Syn, w którym mam upodobanie, Jego słuchajcie (Ewangelia 
Łukasza 9:28-36).

Schodząc z  góry, Jezus powiedział im, żeby nikomu nie mówili o  tym 
wydarzeniu, dopóki On nie zmartwychwstanie. Ale trzej apostołowie nie byli 
pewni, o co Mu chodzi (Ewangelia Marka 9:9-10) – choć zaledwie kilka dni 
wcześniej mówił im, że przywódcy religijni w Jerozolimie umęczą Go i zabiją. 
I że potem wróci do życia, żeby nadal pełnić dzieło, do którego Bóg Ojciec Go 
powołał (Ewangelia Mateusza 16:21).

Ostatnia podróż do Jerozolimy
Uczniowie po prostu nie przyjęli tego wszystkiego do wiadomości. Nie 

byli w  stanie pojąć znaczenia słów Jezusa. Byli z  Nim w  Jerozolimie wiele 
razy w  czasie żydowskich świąt. Uważali, że On pewnego razu wykorzysta 
jedno z  nich, aby w  otoczeniu tłumów objąć panowanie i  ustanowić swoje 
królestwo. Dlatego Jego zapowiedzi o  śmierci traktowali jako najwyżej coś 
w rodzaju niejasnego lub ukrytego przekazu.

Gdy nadeszła Pascha, Jezus i Jego uczniowie po raz kolejny wyruszyli do 
Jerozolimy. Kiedy zbliżali się do miasta, przywitały ich tłumy, wiwatujące na 
Jego cześć wzdłuż drogi prowadzącej do miasta. Śpiewali psalmy wychwala-
jące Go jako wyczekiwanego od dawna potomka Dawida zapowiadanego przez 
Proroków (Ewangelia Marka 11:9-10). Wszystko to zdawało się potwierdzać 
oczekiwania apostołów.

Zupełnie nie zdawali sobie sprawy, że w tym czasie arcykapłan i cały esta-
blishment religijny planują Jezusa zniszczyć. Zbyt często ich krytykował, 
a w  dodatku teraz miał poparcie całego ludu. Najpotężniejsze osobistości 
w Izraelu były zdecydowane, żeby się Go pozbyć przy najbliższej okazji. Tylko 
że aresztowanie Go w takim tłumie było trudne.

Jak się okazało, jeden z  apostołów wskazał im odpowiedni moment. 
Miał na imię Judasz. Z  nieznanych do dzisiaj powodów był rozczarowany 
Jezusem, a szatan to wykorzystał. Ewangelia Jana mówi, że zasiał w umyśle 
Judasza myśl, żeby zdradzić swego Mistrza (Ewangelia Jana 13:2,27). Z wła-
snej inicjatywy zaproponował przywódcom żydowskim, że wyda im Go, jeśli 
mu zapłacą. Zgodzili się dać mu 30 srebrników, jeśli jego plan się powiedzie 
(Ewangelia Mateusza 26:14-16).

Judasz zdradził Jezusa w  dniu Paschy. Tego wieczoru (u Żydów dzień 
zaczyna się po zachodzie słońca  – przyp. tłum.) Jezus zgromadził się 



179Życie Jezusa

z uczniami w pewnym prywatnym domu, żeby spożyć wieczerzę paschalną. 
Wiedząc o planach Judasza, umoczył kawałek chleba w gorzkim sosie i powie-
dział: ten, komu podam ten umoczony kawałek chleba, zdradzi mnie. Potem wrę-
czył go Judaszowi, który wziął go i  natychmiast wyszedł (Ewangelia Jana 
13:21-30).

Wieczerza Pańska
Tymczasem Jezus kontynuował mowę o rychłym odejściu, które spowo-

duje oddzielenie Go od apostołów. Zwrócił ich uwagę na przaśny chleb, który 
był elementem paschalnej wieczerzy. Wziął chleb, połamał go i powiedział: To 
jest moje ciało, które jest za was dane. To czyńcie na moją pamiątkę (Ewangelia 
Łukasza 22:19). Następnie podał wszystkim, żeby każdy wziął kawałek tego 
chleba. Potem podniósł kielich wina i  powiedział: To jest moja krew pieczę-
tująca nowe przymierze. Ona się wylewa za wielu, żeby dostąpili odpuszczenia 
grzechów (Ewangelia Mateusza 26:27-28). Po czym podał kielich, żeby każdy 
z niego wypił.

Cała ta mowa o wydaniu Jego ciała i wylaniu Jego krwi musiała być dla 
uczniów bardzo dziwna. Jezus przygotowywał ich w  ten sposób na swoją 
śmierć, która miała nastąpić za kilka godzin. Używając symboliki chleba 
i wina, ustanowił pewien rodzaj ceremonialnego posiłku, który miał się stać 
centralnym elementem chrześcijańskiego nabożeństwa. Jest powszechnie 
znany pod nazwą Wieczerzy Pańskiej, a w  niektórych kręgach chrześcijań-
skich nazywa się „eucharystią” od greckiego słowa „dziękczynienie”. To jest 
prosta ceremonia, podczas której każdy uczestnik spożywa kawałek prza-
śnego chleba, zazwyczaj poprzedzając to modlitwą. Potem, po kolejnej modli-
twie, wszyscy uczestnicy piją wino z tego samego kielicha.

Chleb i wino spożywane podczas Wieczerzy Pańskiej służą jako pamiątka 
strasznej śmierci Pana Jezusa. Ustanawiając Wieczerzę, powiedział uczniom: 
Kiedykolwiek będziecie spożywać ten posiłek, czyńcie to na moją pamiątkę (1 List 
do Koryntian 11:23-25). Wieczerza Pańska przypomina również uczestni-
kom, że pozostają w szczególnym przymierzu z Jezusem i ze sobą nawzajem. 
Jezus nazwał wino „nowym przymierzem w  Jego krwi”. Nowy Testament 
mówi, że spożywając ten chleb, chrześcijanie są jednością jak on (1 List do 
Koryntian 10:16-17).

Zdrada i proces
Gdy Jezus i  Jego uczniowie skończyli paschalną wieczerzę, wyszli poza 

miasto do ogrodu otoczonego murem. Jezus oddalił się wtedy od pozostałych 



180 Życie Jezusa

i  zaczął się żarliwie modlić w związku z  tym, co niebawem miało nastąpić. 
Tymczasem Judasz już organizował grupę uzbrojonych ludzi. Wiedział, że 
Jezus i apostołowie powinni być w tym ogrodzie, więc poszedł tam z oddzia-
łem wojska wyposażonym w pochodnie, pałki i miecze.

Jezus został zabrany siłą na nocne spotkanie Sanhedrynu (siedemdziesię-
cioosobowej najwyższej rady żydowskiej). Fałszywi świadkowie już ustawili 
się w kolejce, żeby złożyć fałszywe zeznania. Miały obciążyć Jezusa do tego 
stopnia, aby został skazany na śmierć. Proces toczył się do wczesnych godzin 
rannych, a Jezus był w tym czasie wielokrotnie bity.

O świcie Sanhedryn zaprowadził Jezusa do pałacu Piłata, rzymskiego 
gubernatora tego regionu. Poprosili go, żeby wydał rozkaz ukrzyżowania 
więźnia. Kiedy Piłat zapytał o zarzuty, nie usłyszał niczego, co zasługiwałoby 
na karę śmierci. Gubernator był gotów uwolnić Jezusa, lecz tłum zgroma-
dzony na dziedzińcu sądu zaczął na niego naciskać. Ten człowiek twierdził, że 
jest królem – powiedzieli żydowscy przywódcy. – Jeśli wypuścisz go na wolność, 
to nie jesteś przyjacielem cesarza (Ewangelia Jana 19:12).

Bojąc się reakcji Rzymu, gdyby niechcący przyczynił się do ustanowienia 
nowego królestwa przez oskarżonego, Piłat zmienił decyzję. Skazał Jezusa na 
ubiczowanie, a potem stawił Go krwawiącego przed tłumem, próbując udo-
bruchać lud. Ten jednak, podburzony przez faryzeuszy, krzyczał głośno: Precz 
z Nim. Ukrzyżuj Go! (Ewangelia Jana 19:15).

Śmierć i zmartwychwstanie
W  końcu Piłat zgodził się wydać wyrok śmierci. Jego żołnierze w  reak-

cji na wiadomość, że Jezus uważał się za króla, upletli z cierni koronę i wci-
snęli Mu siłą na głowę. Potem kazali Mu pójść na miejsce kaźni, niosąc krzyż, 
do którego miał zostać przybity. Przed południem został powieszony na 
krzyżu w ten sposób, że przebito Mu nadgarstki i stopy gwoździami, mocując 
całe ciało do drewna. Jakiś czas później, około trzeciej po południu, Jezus 
powiedział: Wykonało się. Potem skłonił głowę, wziął ostatni oddech i umarł 
(Ewangelia Jana 19:30).

Później tego samego popołudnia Piłat pozwolił rodzinie i  przyjaciołom 
zdjąć Jego ciało z krzyża, żeby je pochować. Aby się upewnić, że Jezus nie 
żyje, jeden z rzymskich żołnierzy przebił włócznią Jego bok, z którego wypły-
nęły krew i woda. Pewien bogacz imieniem Józef zaproponował należący do 
niego grób wykuty w skale jako miejsce pochówku Jezusa.

Ponieważ nazajutrz wypadał szabat i było już późno, ciało Jezusa zostało 
jedynie owinięte płótnem według ówczesnego zwyczaju żydowskiego. 



181Życie Jezusa

Nakazywał on również dalsze przygotowanie ciała, lecz to musiało poczekać 
aż do zakończenia szabatu. (Żydowskie przepisy zakazywały wykonywania 
w szabat jakiejkolwiek pracy fizycznej, z przygotowaniem ciała zmarłego do 
pogrzebu włącznie). W międzyczasie Jezus został złożony w grobie, którego 
wejście zamknięto ogromnym kamieniem.

Piłat postawił przed grobem uzbrojonych strażników, żeby zapobiec 
ewentualnemu zakłócaniu porządku publicznego w  okolicy albo próbom 
wykradnięcia ciała z grobu. Ale dzień po szabacie tuż przed świtem na miejscu 
pojawił się anioł, który odsunął wejście do grobu. Strażnicy w panice uciekli, 
a kilka chwil później do grobu przyszło kilka bliskich Jezusowi kobiet, żeby 
dokończyć przygotowanie ciała na pogrzeb. Martwiąc się, że nie zdołają odsu-
nąć tak ciężkiego głazu sprzed wejścia do grobu, stwierdziły ze zdumieniem, 
że ktoś już to zrobił. Zajrzały do środka i zdziwiły się jeszcze bardziej, ponie-
waż grób był pusty. Jednak płótna, którymi było owinięte ciało Jezusa, leżały 
poskładane na ziemi.

Wkrótce okazało się, że Jezus wrócił do życia. Biblia nazywa coś takiego 
zmartwychwstaniem. Z  upływem dnia Pan potwierdził swoje zmartwych-
wstanie uczniom, którzy towarzyszyli Mu jeszcze w  Galilei. Spotykali Go 
w  różnych miejscach i  prowadzili z  Nim długie rozmowy. Ewangelie rela-
cjonują wiele sytuacji, gdy ludzie widzieli zmartwychwstałego Jezusa przez 
kolejne 40 dni. Nowy Testament mówi, że w pewnym momencie widziało Go 
500 braci (uczniów) naraz (1 List do Koryntian 15:6).

Przez kolejnych kilka tygodni po święcie Paschy apostołowie często prze-
bywali z Jezusem. Na krótko poszli do Galilei, a po kilku dniach wrócili do 
Jerozolimy. Właśnie zbliżała się Pięćdziesiątnica, czyli Święto Żniw obcho-
dzone 50 dni po Passze. Tuż przed Pięćdziesiątnicą Jezus zabrał uczniów na 
wzgórze poza Jerozolimą, gdzie rozmawiali, a potem Jezus zaczął się unosić 
w górę. Wkrótce zasłonił Go obłok i zniknął im z oczu.

Kiedy jeszcze patrzyli ze zdumieniem w górę, nagle stanęli przy nich dwaj 
aniołowie i powiedzieli, że Jezus wstąpił do nieba. Miał tam pozostać aż do 
swego powrotu w przyszłości (Dzieje Apostolskie 1:9-11). Teraz apostołowie 
zaczęli rozumieć, co miał na myśli, gdy pamiętnego wieczoru, kiedy został 
zdradzony, powiedział im: Idę tam, gdzie wy iść nie możecie. Ale później pój-
dziecie. Tak jak odchodzę, przyjdę znowu i wezmę was do siebie, żebyście, gdzie ja 
jestem, i wy byli (Ewangelia Jana 14:3-6).

Jezus wykorzystał czas po swoim zmartwychwstaniu, żeby dać aposto-
łom pełniejsze zrozumienie, dlaczego musiał cierpieć i  umrzeć (Ewangelia 



182 Życie Jezusa

Łukasza 24:44-48). No bo dlaczego mając tak wielką moc i tak często ją okazu-
jąc, nie uniknął aresztowania, nie pokonał swoich przeciwników i nie wyszedł 
z Jerozolimy nietknięty? Reszta Nowego Testamentu rozwija odpowiedź na 
to pytanie. To, co Bóg osiągnął poprzez śmierć i zmartwychwstanie Jezusa, 
przeszło wszelkie pojęcie apostołów. Teraz im powierzono odpowiedzialność 
ogłaszania tego Bożego dzieła światu.

Właściwie tuż przed wniebowstąpieniem Jezus dał swoim apostołom 
jeszcze jedno, ostatnie przykazanie. Polecił im zanieść Jego historię wszyst-
kim narodom ziemi (Ewangelia Mateusza 28:18-20). Nowy Testament mówi 
w Księdze Dziejów Apostolskich o tym, jak wypełnili ten nakaz. Lecz zanim 
przejdziemy do tej fazy, musimy bardziej zgłębić samo nauczanie Jezusa.

Oglądaj: 
Ewangelia Łukasza, część 2



Rozdział 19

PODOBIEŃSTWA O KRÓLESTWIE

Styl nauczania Jezusa był wyjątkowy. Stosował krótkie historie zwane 
„podobieństwami”, ilustrujące głębsze prawdy o  czymś innym. W  każdej 
z  nich była ukryta jakaś szczególna zasada, którą chciał przekazać swoim 
uczniom.

W  13 rozdziale Ewangelii Mateusza mamy uderzający przykład użycia 
tego stylu. Cały rozdział jest zbudowany z  ośmiu podobieństw opisujących 
kilka aspektów Królestwa Bożego (lub Królestwa Niebios, jak czasem nazy-
wają je Ewangelie). Sześć z nich rozpoczyna się od słów: Królestwo Niebieskie 
podobne jest do... Następnie mamy opis paraleli między tym królestwem a:

•  człowiekiem, którego nieprzyjaciel zasiał kąkol na polu pszenicy,
•  ziarnem gorczycy,
•  zakwasem zmieszanym z mąką,
•  człowiekiem siejącym ziarno,
•  kupcem poszukującym pereł,
•  siecią rybacką.
Jak widać, tematy same w sobie mają niewiele wspólnego z Królestwem 

Bożym. Szczegóły podobieństw również nie mają z  nim bezpośredniego 
związku. Lecz Jezus czynił porównania na poziomie ogólnych zasad, a  nie 
szczegółów. Za każdą historią stoi jedna lub więcej reguł ilustrujących prawdę 
o królestwie, którą powinniśmy przyjąć.

Jezus zwykle zostawiał słuchaczy, żeby sami „przetrawili” opowiadaną 
historię. Tymczasem w 13 rozdziale Ewangelii Mateusza szczegółowo tłuma-
czy znaczenie dwóch z nich. Przyjrzymy się Jego wyjaśnieniom, żeby lepiej 
zrozumieć sposób interpretacji pozostałych podobieństw, zarówno w  tym 
rozdziale, jak i wszędzie indziej.



184 Podobieństwa o Królestwie

Oglądaj: 
Ewangelia Mateusza, część 1

Podobieństwo o siewcy
Rozdział zaczyna się od jednego z najbardziej znanych podobieństw, jakie 

Jezus kiedykolwiek powiedział. Podobieństwo o  siewcy jest również znane 
jako podobieństwo o  glebach. Jest to historia o  rolniku siejącym w  polu. 
Niektóre z  ziaren padły na drogę obok, gdzie ziemia była twarda, i  ptaki 
szybko je wydziobały. Inne padły na kamienistą glebę nieprzygotowaną pod 
zasiew. W efekcie ziarno nie mogło zapuścić głębszych korzeni i kiedy zrobiło 
się gorąco, szybko zostało spalone przez słońce.

Inne ziarna padły na głęboką glebę, lecz rosły tam już ciernie. Ziarna zapu-
ściły korzenie i zaczęły rosnąć przez jakiś czas, ale później zostały stłumione 
przez chwasty, bo zabrakło im światła. Wreszcie większość ziaren padła na 
żyzny grunt, zapuściły korzenie, dojrzały i  przyniosły obfite żniwo. Jezus 
zakończył podobieństwo słowami: Kto ma uszy, niechaj słucha (Ewangelia 
Mateusza 13:1-9). Chciał w ten sposób powiedzieć: „Słuchajcie uważnie. Nie 
lekceważcie moich słów”.

Później Jezus wyjaśnił, że to podobieństwo mówi o „słowie królestwa” i 
o tym, jak różni ludzie je przyjmują. Zapewne dlatego kończy się zachętą do 
uważnego słuchania. Ziarno wydziobane przez ptaki reprezentuje ludzi, któ-
rzy tak naprawdę nigdy nie przyjęli Słowa Bożego, ponieważ byli pod wpły-
wem Złego, jak Jezus często nazywa szatana. Ziarna na skalistym gruncie 
to słuchacze, którzy początkowo przyjmują Słowo z  radością. Jednak nie 
zapuściwszy głębszych korzeni, odpadają od Boga, gdy przychodzi ucisk albo 
prześladowanie.

Jeśli chodzi o ziarna posiane między ciernie, to symbolizują one tych, któ-
rzy słuchają Słowa z radością, początkowo je przyjmują, ale potem codzienne 
troski i umiłowanie bogactwa odwodzą ich od Boga. Efekt jest taki, że nigdy 
nie wydają owocu w  służbie dla Niego. Wreszcie ziarna padające na dobrą 
glebę to ci, którzy słuchają Słowa Bożego, rozumieją je, a potem pozwalają, 
żeby w  nich dojrzewało (Ewangelia Mateusza 13:18-23). Oczywiście Jezus 
pragnął, żeby jego uczniowie byli właśnie takimi słuchaczami.



185Podobieństwa o Królestwie

Podobieństwo o chwastach
Zachęciwszy do uważnego wysłuchania „słowa o  królestwie”, Jezus 

przeszedł do sześciu podobieństw rozpoczynających się słowami Królestwo 
Niebieskie jest podobne do.... Możemy je pogrupować w trzy pary, przy czym 
każda para ma pewien wspólny wątek. Podobieństwa o chwastach i sieci two-
rzą pierwszą parę, mówiącą o fałszywych chrześcijanach w Królestwie Bożym. 
Są oni jak chwasty znalezione przez gospodarza, celowo posiane przez nie-
przyjaciela pomiędzy pszenicą.

Ten konkretny chwast, o którym mówi Jezus, to jest kąkol. We wczesnej 
fazie wzrostu jest on bardzo podobny do pszenicy. To powoduje, że trudno 
oddzielić jedno od drugiego. Wiedząc, że wyrywając kąkol, można uszkodzić 
również pszenicę, gospodarz z  podobieństwa postanowił pozwolić rosnąć 
pszenicy i  kąkolowi aż do żniw. Wtedy nakazał żeńcom zebrać najpierw 
kąkol, związać i spalić. Potem zwieźli całą pszenicę do spichlerza (Ewangelia 
Mateusza 13:24-30).

Podobieństwo o sieci kończy się podobnie. Została zarzucona w morze, 
a potem wyciągnięta na brzeg. Złapało się w nią wiele dobrych ryb, ale były 
również i zepsute. Rybacy oddzielili dobre od zepsutych, tak jak żeńcy oddzie-
lili pszenicę od kąkolu (Ewangelia Mateusza 13:47-50).

Wyjaśniając podobieństwo o chwastach, Jezus przedstawił się jako siewca 
dobrego ziarna. Powiedział, że pole reprezentuje świat, a pszenica to „syno-
wie królestwa”. I na odwrót – kąkol to „synowie złego” zasiani przez nieprzy-
jaciela, czyli przez szatana. Żniwa symbolizują wielokrotnie przepowiadany 
moment, gdy Bóg osądzi ludzkość przy końcu świata. Tego dnia aniołowie 
będą posłani jako żeńcy (Ewangelia Mateusza 13,36-43). Po wyjaśnieniu tego 
podobieństwa Jezus powtórzył: Kto ma uszy, niechaj słucha.

Jak zauważyliśmy wcześniej, Jezus rzadko podawał tak szczegółową 
interpretację podobieństw. Jednak w  tym przypadku jest ona jedynie czę-
ściowa. Widzimy znaczenie poszczególnych elementów narracji, ale ogólne 
wnioski wynikające z podobieństwa musimy wyciągnąć sami. Jest ich co naj-
mniej trzy.

•  Po pierwsze, Królestwo Boże będzie pociągało również ludzi nieszcze-
rych, którzy z pozoru wyglądają na chrześcijan. Jednak upływ czasu 
pokaże ich prawdziwą naturę – tak jak w przypadku kąkolu.

•  Po drugie, Bóg wie, kto jest autentycznym uczniem, a  kto jedynie 
udaje, że Mu służy. Od początku odróżnia pszenicę od kąkolu.

•  I po trzecie, Bóg w pewnym momencie usunie tych drugich z królestwa.



186 Podobieństwa o Królestwie

Możecie w tym podobieństwie dojrzeć jeszcze coś innego, ponieważ Jego 
opowieści miały wiele warstw znaczeniowych. Jednak główne zasady w tym 
podobieństwie są oczywiste już po chwili refleksji. Widać to szczególnie 
w przypadku pozostałych podobieństw z 13 rozdziału Ewangelii Mateusza. 
Podobieństwa o  ziarnie gorczycy i  o  zakwasie mówią o  małych początkach 
i wielkich efektach. Maleńkie ziarno gorczycy przeradza się w tak ogromną 
roślinę, że ptaki zakładają tam gniazda. Podobnie jest z Królestwem Niebios. 
Jego wpływ może być początkowo niewidoczny, ale gdy już zapuści korzeń, 
jego gałęzie wyrastają, a siła oddziaływania jest coraz większa. Podobnie nie-
wielka ilość zakwasu dodanego do kilku miar mąki daje efekt wykraczający 
poza ich początkowe rozmiary. Drożdże działają po cichu, a  ciasto rośnie 
(Ewangelia Mateusza 13:31-35).

Inne podobieństwa o królestwie
W kolejnych dwóch podobieństwach Jezus mówi o priorytetach. Pierwsze 

dotyczy pewnego człowieku, który odkrył skarb, pracując na roli. W świetle 
prawa nie był jego własnością, ponieważ należał do kogoś innego. Dlatego 
zakopał skarb z  powrotem, sprzedał wszystko, co posiadał, i  kupił ziemię. 
W drugim podobieństwie pewien kupiec trafił na perłę wyjątkowej urody. On 
również sprzedał swoje majętności, żeby nabyć znaleziony skarb (Ewangelia 
Mateusza 13:44-46). Znowu zasada jest oczywista. Te podobieństwa podkre-
ślają wartość królestwa. Jest ono tak cenne, że powinno być dla nas droższe 
od wszystkiego innego w życiu.

To prowadzi nas do podstawowego powodu, dla którego Jezus stosował 
podobieństwa. Nigdy tego nie robił, żeby jedynie zilustrować jakąś regułę. 
Celem nadrzędnym było jej zakotwiczenie w  naszym życiu. Innymi słowy, 
podobieństwa zawsze miały implikacje praktyczne. Widzimy to zarówno 
w podobieństwie o chwastach, jak i w podobieństwie o sieci.

•  Na poziomie praktycznym ostrzegają, że Bóg nie da się oszukać, jeśli 
udajemy chrześcijan. On zna nasz prawdziwy stan i będzie odpowied-
nio reagował.

•  Dla tych, którzy są szczerze oddani Bogu, są informacją, że fałszywi 
chrześcijanie istnieją. Prawdziwi uczniowie Jezusa muszą być przygo-
towani na „podróbki”, ponieważ zachowanie fałszywych chrześcijan 
z pewnością rozczaruje tych prawdziwych. Jednak poddanie się rozcza-
rowaniu tylko z tego powodu, że ktoś jest nieszczery, byłoby błędem. 
W końcu jesteśmy powołani do królestwa ze względu na to, w co wie-
rzymy na temat Boga, a nie ze względu na to, co myślimy o ludziach.



187Podobieństwa o Królestwie

W tym miejscu 13 rozdziału Ewangelii Mateusza Jezus zapytał uczniów: 
„Pojmujecie, co do was mówię?”. Odpowiedzieli twierdząco. Potem wypowie-
dział jeszcze jedno podobieństwo, tym razem o uczonym w Piśmie. W tym 
przypadku oznacza to człowieka znającego Prawo. Jezus powiedział, że gdy 
uczony w  Piśmie zostaje uczniem królestwa, podobny jest do gospodarza, 
który wydobywa ze swego skarbca nowe i  stare rzeczy  – według potrzeby 
w danej chwili (Ewangelia Mateusza 13:51-52).

Oczywiście uczeni w  Piśmie byli specjalistami w  dziedzinie języka 
Mojżesza i  Proroków. Rozumieli prawdę daną przez Boga Izraelowi wieki 
wcześniej – którą można by nazwać „starą” prawdą. Teraz Jezus przedstawiał 
„nową” prawdę, czyli słowo o królestwie. Dlatego gdy uczony w Piśmie stawał 
się uczniem królestwa, był w posiadaniu zarówno starej, jak i nowej prawdy, 
i mógł odpowiednio z nich czerpać stosownie do okoliczności.

Nie każdy, kto słuchał podobieństw, osiągał takie umiejętności stosowa-
nia prawdy. Jezus mówił o tym bardzo wyraźnie (Ewangelia Marka 4:10-12). 
Wiele osób uważało Jego podobieństwa jedynie za ciekawe historyjki. Inni 
zupełnie nie rozumieli ich sensu. Jedynie ci, których serca były nastrojone na 
słuchanie o królestwie, rozumieli głębszy sens Jego nauk.

Takich serc zawsze było niewiele, przynajmniej za Jego życia. Ciekawe, 
że w kilku sytuacjach, gdy Jezus wyjaśniał znaczenie podobieństw, robił to 
na osobności wobec garstki najbliższych uczniów. Uważał, że podchodzą do 
nauki poważniej niż otaczające Go tłumy. Zauważył coś, co skłoniło Go do opi-
sania tych tłumów słowami proroka Izajasza: Słuchając, będziecie słyszeć, ale 
nie zrozumiecie, i patrząc, będziecie widzieć, ale nie zobaczycie. Utyło bowiem serce 
tego ludu, stępiały ich uszy i zamknęli swe oczy (Ewangelia Mateusza 13:14-15).

Dla uczniów Jezusa ten cytat z Izajasza był bardzo bogaty w znaczenie. 
Pochodził z  kontekstu, gdy Izajasz oskarżał naród, że byli świadkami, któ-
rzy nie dopełnili swego obowiązku. Prorok mówił, że Bóg powołał Izraela do 
świadczenia o  Nim okolicznym narodom, lecz Izrael stał się głuchy i  ślepy 
wobec Boga. Następnie Izajasz przepowiedział dzień, w którym Bóg wzbudzi 
wiernego świadka, który będzie Jego prawdziwym posłańcem do narodów.

Tym świadkiem był sam Jezus. Pracując z apostołami, przygotowywał ich, 
żeby również byli świadkami. Dlatego skontrastował ich z tłumami, mówiąc: 
Błogosławione wasze oczy, bo widzą, i wasze uszy, bo słyszą (Ewangelia Mateusza 
13:16). Te słowa od razu przywiodły im na pamięć wątki o świadku z proroka 
Izajasza. A to z kolei pogłębiało ich zrozumienie zachęty: Kto ma uszy, niechaj 
słucha. To, czego się uczyli od Jezusa, mieli pewnego dnia powiedzieć innym. 



188 Podobieństwa o Królestwie

I rzeczywiście, Jego ostatnie słowa do nich brzmiały: Będziecie mi świadkami 
w Jerozolimie, w całej Judei, w Samarii i aż po krańce ziemi (Dzieje Apostolskie 
1:8).

Sami będąc świadkami, rozwinęli własne style nauczania. Żaden z nich nie 
stosował podobieństw tak jak Jezus. Pobrzmiewały one jednak w  ich życiu 
i nauczaniu. Jego podobieństwa były niezapomnianymi historiami, mieszczą-
cymi w sobie ponadczasowe zasady. Wraz z upływającymi wiekami miały taką 
samą moc do przemiany życia jak wszystkie inne fragmenty Pisma.

Oglądaj: 
Ewangelia Mateusza, część 2



Rozdział 20

NAUKI JEZUSA

W nauczaniu Jezusa stale powracał wątek Królestwa Bożego. Nigdy jed-
nak nie zdefiniował On tego pojęcia, natomiast używał wielu opisów. Dzień 
po dniu mówił o  życiu w  kategoriach królestwa. Najbardziej zbliżył się do 
konkretnej definicji w Kazaniu na Górze, swojej najdłuższej i najsłynniejszej 
mowie. Jej częścią były instrukcje związane z modlitwą. Powiedział uczniom: 
Niech przyjdzie Twoje królestwo, niech się dzieje Twoja wola na ziemi, tak jak 
w niebie (Ewangelia Mateusza 6:9-10).

Niech przyjdzie Twoje królestwo. Niech się dzieje Twoja wola. Innymi 
słowy, Królestwo Boże jest zawsze i wszędzie tam, gdzie ludzie chętnie czynią 
wolę Bożą. To królestwo nie jest jakimś miejscem na mapie. Nie jest potęgą 
militarną z armią i centrum zarządzania. Zamiast tego, Królestwo Boże jest 
wszędzie tam, gdzie ludzie gorliwie poddają się Bogu.

Dlatego, jak powiedział Jezus przy innej okazji, Królestwo Boże jest w was 
(Ewangelia Łukasza 17:21). Rośnie proporcjonalnie do tego, jak pojedyncze 
osoby oddają Bogu swoje serca i  żyją według Jego przykazań. Obierając tę 
drogę, zapraszają Go, żeby panował w ich duchu i duszy. On prawdziwie staje 
się ich Panem, zasiadającym na tronie ich życia. Podkreślając wewnętrzną 
naturę tego królestwa, jeden z autorów Nowego Testamentu nazwał je spra-
wiedliwością, pokojem i radością w Duchu Świętym (List do Rzymian 14:17).

Królestwo i sprawiedliwość
Jezus mówił o królestwie w kategoriach sprawiedliwości. W Kazaniu na 

Górze powiedział uczniom: Jeśli wasza sprawiedliwość nie będzie obfitsza niż 
uczonych w  Piśmie i  faryzeuszy, żadnym sposobem nie wejdziecie do królestwa 
niebieskiego (Ewangelia Mateusza 5:20). Po otrzymaniu tego ostrzeżenia, 



190 Nauki Jezusa

dobrze zrobimy, zaznajamiając się bardziej ze znaczeniem pojęcia prawdziwej 
sprawiedliwości.

W  Biblii sprawiedliwość koncentruje się na odpowiednim traktowaniu 
innych. Ściśle rzecz biorąc, być sprawiedliwym znaczy spełniać Boże oczekiwa-
nia, zarówno w sensie postawy, jak i działania. Noe był jedynym człowiekiem 
w swoim pokoleniu, który został uznany za sprawiedliwego (Księga Rodzaju 
7:1). Inni ludzie nazywani sprawiedliwymi to między innymi Abraham, Hiob, 
i Dawid. Ten ostatni rzeczywiście uchwycił istotę sprawiedliwości, gdy napi-
sał: Nagrodził mnie PAN według mojej sprawiedliwości, oddał mi według czystości 
moich rąk. Strzegłem bowiem dróg PANA i nie odstąpiłem niegodziwie od mojego 
Boga (2 Księga Samuela 22:21-22).

„Być sprawiedliwym” znaczy najczęściej „mieć odpowiednie postawy 
wobec innych i traktować ich właściwie”. Właśnie do tego odnosił się Dawid, 
pisząc o  swoich czystych rękach. Nie splamił ich niegodziwym postępowa-
niem. Z Psalmów wiemy, że jego postępowanie było po prostu przedłużeniem 
postawy serca. Był sprawiedliwy wewnętrznie i zewnętrznie. Biblia opisuje go 
jako „człowieka według Bożego serca” – to znaczy takiego, którego serce jest 
oddane Bogu (1 Księga Samuela 13:14).

Tymczasem sprawiedliwość uczonych w  Piśmie często była powierz-
chowna. Była jedynie zewnętrzna. Lud Izraela, zwracając się do nich po 
instrukcje, nauczył się trzymać litery Bożego Prawa, a nie Jego ducha. Nie 
dostrzegali (bo uczeni w Piśmie ich tego nie nauczyli), że sprawiedliwość jest 
przede wszystkim sprawą serca. Z tego powodu Jezus użył Kazania na Górze 
do reinterpretacji Prawa Mojżeszowego. Wyjaśnił, że dotyczy ono nie tylko 
uczynków, ale również postaw.

Na przykład jedno z  Dziesięciorga Przykazań mówi „nie będziesz mor-
dował”. Oznacza to coś więcej niż zakaz zabijania  – powiedział Jezus. – 
Nie wolno również nienawidzić ludzi ani nazywać ich głupcami (Ewangelia 
Mateusza 5:21-22). Nienawiść zatruwa najgłębsze pokłady naszego ducha – 
czyli domenę królestwa – w tak samo okrutny sposób jak odbieranie fizycz-
nego życia. Następnie Jezus rozszerzył przykazanie „nie będziesz cudzoło-
żył”. I znowu pokazał, że możemy je łamać w myślach tak samo jak czynem. 
Pożądanie seksualne kogoś, kto nie jest naszym współmałżonkiem, pokazuje 
brak całkowitego oddania w ramach przymierza. W takiej sytuacji popełniamy 
cudzołóstwo w sercu, kalając się przy okazji duchowo (Ewangelia Mateusza 
5:27-28).



191Nauki Jezusa

Widzialne królestwo
Stosując takie przykłady, Jezus nie tylko uczył głębszego sensu sprawie-

dliwości. Umieszczał również sferę królestwa w  naszym duchu. Polega ono 
na przemianie naszych postaw, pragnień i  nawyków serca. Istnieje jednak 
również pewien zewnętrzny aspekt królestwa, który można zobaczyć gołym 
okiem, obserwując ludzi gromadzących się w  imię Pana Jezusa. Tworzona 
przez nich społeczność nie jest podobna do jakiejkolwiek innej na ziemi, bo 
wśród nich przebywa Bóg. W  tym sensie Kościół (czyli wspólnota uczniów 
Jezusa) ma stanowić przejaw królestwa.

Dlatego Jezus mówił o królestwie nie tylko jako o czymś, co jest w nas, 
ale również w naszym otoczeniu. Prawo i Prorocy byli do Jana – powiedział. 
–  Odtąd jest głoszone Królestwo Boże i  każdy się do niego gwałtem wdziera 
(Ewangelia Łukasza 16:16). W  podobieństwie o  człowieku, który znalazł 
kąkol wśród pszenicy, Jezus pokazał, że Bóg usunie złoczyńców z  króle-
stwa (Ewangelia Mateusza 13:41). Jeden z późniejszych pisarzy wyraził Mu 
wdzięczność za przeniesienie nas z  królestwa ciemności do Jego królestwa 
(List do Kolosan 1:13). Wszystkie te stwierdzenia mówią o królestwie jako 
o czymś widocznym i zauważalnym.

Ostatecznej formy tego widzialnego królestwa jeszcze nie doświadczyli-
śmy. Jezus oczekiwał na jego przyjście, mówiąc o Abrahamie, Izaaku i Jakubie 
w towarzystwie ludzi z czterech stron świata w Królestwie Bożym (Ewangelia 
Mateusza 8:11). Oczekiwał również ostatecznej fazy królestwa, nauczając 
o  sądzie ostatecznym Boga nad ludzkością. Przyjdźcie (…) odziedziczcie kró-
lestwo przygotowane dla was od założenia świata (Ewangelia Mateusza 25:34).

Z tego punktu widzenia królestwo jest rzeczywistością, do której wcho-
dzimy po śmierci. Nowy Testament opisuje życie wieczne w obecności Boga. 
Chrześcijanie określają to po prostu niebem. Pisma Nowego Testamentu 
w  kilku miejscach zrównują oba określenia. Jeden z  apostołów, uwięziony 
i prawdopodobnie oczekujący na stracenie, napisał do młodszego przyjaciela: 
Wyrwie mnie też Pan ze wszelkiego złego uczynku i zachowa dla swojego królestwa 
niebieskiego (2  List do Tymoteusza 4:18). Inny autor Nowego Testamentu 
pisał do wczesnych chrześcijan, że są „dziedzicami królestwa”, znów odnosząc 
się do nagrody zachowanej przez Boga w niebie dla tych, którzy Go miłują 
(List Jakuba 2:5).

To właśnie zewnętrzna forma królestwa przykuwała uwagę proroków. Już 
wieki wcześniej przepowiadali wspólny wpływ tysięcy uczniów Jezusa. To, co 
widzieli, kojarzyło im się z powstaniem nowego królestwa, co widać w języku 



192 Nauki Jezusa

wypowiedzi prorockich. Ponieważ prorocy koncentrowali się na widzialnym 
aspekcie królestwa i zmianach widocznych na ziemi, współcześni Jezusa uwa-
żali, że Mesjasz ma być zwycięzcą w sensie politycznym i militarnym. Efekt 
był taki, że nie przyjmowali wyjaśnień o prawdziwej istocie Jego królestwa.

Wewnętrzne spełnienie i radość
Aby zrównoważyć ich zaabsorbowanie sprawami zewnętrznymi, Jezus 

często mówił słuchaczom, żeby badali własne serca. Wzywał ich, by zaczęli 
tam budować Królestwo Boże, które zapuściłoby korzenie wewnątrz, a potem 
zaczęłoby manifestować się na zewnątrz. Dlatego zachęcał uczniów do pój-
ścia drogą wewnętrznej radości i pokoju.

To oznaczało między innymi uwolnienie się od lęków i obaw. Jezus mówił 
słuchaczom, aby zaufali, że Bóg zatroszczy się o  ich potrzeby. I  któż z  was, 
martwiąc się, może dodać do swego wzrostu jeden łokieć? – zapytał. – Nie troszcz-
cie się więc, mówiąc: Cóż będziemy jeść? albo: Co będziemy pić? albo: w co się ubie-
rzemy? (…) Wie bowiem wasz Ojciec niebieski, że tego wszystkiego potrzebujecie. 
Ale szukajcie najpierw Królestwa Bożego i  Jego sprawiedliwości, a  to wszystko 
będzie wam dodane (Ewangelia Mateusza 6:27,31-34).

Lepsze samopoczucie wymagało również uwolnienia się od pogoni za 
materializmem, samolubnymi dążeniami czy wywieraniem zemsty. Mówiąc 
o tym, Jezus często odwoływał się do niezapomnianej metaforyki. Kazanie 
na Górze zawiera następujące porównanie: Temu, kto chce się z tobą procesować 
i wziąć twoją szatę, zostaw i płaszcz. A jeśli ktoś cię przymusza, żebyś szedł z nim 
jedną milę, idź z nim i dwie (Ewangelia Mateusza 5:38-41). Taka rada wydaje 
się z pozoru bezsensowna. W końcu zdrowy rozsądek podpowiada: „Jeśli ktoś 
chce coś zyskać twoim kosztem, to albo się sprzeciwisz, albo zrobi to ponow-
nie. Nie pozwól nikomu deptać po tobie”.

Jednak Jezus rozumiał, że myśli o odwecie mogą rozbudzić urazę, frustra-
cję i złość – czyli te same uczucia, które dławią nasze osobiste szczęście i spo-
kój. Nosząc w sercu gorycz i niechęć, sami robimy sobie krzywdę. Królestwo 
Boże nie może wzrastać na zatrutej glebie. Dlatego im szybciej nauczymy się 
żyć, nie pozwalając ludziom na pobudzanie naszych złych emocji, tym prędzej 
będziemy się cieszyć prawdziwym pokojem królestwa.

Czy to jednak rzeczywiście możliwe, żeby móc spokojnie patrzeć, jak ktoś 
odbiera nam własność, policzkuje albo stawia nam samolubne żądania? Jezus 
uważał, że tak. Sam tak żył, nie odpowiadając złem nawet w obliczu zdrady 
i  śmierci. Wiedział jednak, że takie reakcje nie wypływają z  nas w  sposób 
naturalny. Jeśli mamy osiągnąć stan takiej wewnętrznej siły, to jest jeden 



193Nauki Jezusa

warunek: musimy być absolutnie przekonani, że nasze życie będzie trwało 
nadal po biologicznej śmierci. Jeśli istniejemy jedynie w tym fizycznym świe-
cie, a nasze poczucie bezpieczeństwa opiera się tylko na tym, co posiadamy, to 
zawsze będą nas pociągały sprawy materialne, a my sami będziemy egoistami.

Dlatego Jezus regularnie zapewniał uczniów o istnieniu ponadnaturalnej 
rzeczywistości. Obiecywał im dziedzictwo w  przyszłym świecie. Gdy Piotr 
powiedział Mu: 

Oto my opuściliśmy wszystko i  poszliśmy za Tobą, Jezus odpowiedział: 
Nie ma nikogo, kto by opuścił dom, braci lub siostry, ojca lub matkę, żonę, 
dzieci lub pole ze względu na mnie i na ewangelię; a kto by nie otrzymał 
stokrotnie więcej teraz, (…) a w przyszłym świecie życia wiecznego.

Ewangelia Marka 10:28-30

Jeśli życie sięga poza śmierć, to możemy się oderwać od nadmiernego przy-
wiązania do spraw doczesnych. Wraz z tą wolnością przychodzi siła, żebyśmy 
potrafili pozostać w  niezmąconym pokoju wewnętrznym nawet wtedy, gdy 
nas ktoś obrabuje albo skrzywdzi inaczej.

Właśnie dla dobra tej wolności Jezus regularnie ostrzegał przed czynie-
niem sensu życia z dóbr doczesnych. Ewangelia Łukasza relacjonuje pewien 
epizod, gdy ktoś poprosił Go: Nauczycielu, powiedz memu bratu, aby podzielił 
się ze mną spadkiem. Jezus odparł: Uważajcie i strzeżcie się chciwości, gdyż nie 
od tego, że ktoś ma obfitość dóbr, zależy jego życie (12,13-15). Następnie opowie-
dział podobieństwo o pewnym człowieku, który popełnił ten błąd, że położył 
ufność w  bogactwach, ale umarł niespodziewanie i  nie zdążył przygotować 
się na wieczność (Ewangelia Łukasza 2:16-21). Po drugiej stronie śmierci jego 
doczesne dobra nie miały żadnej wartości.

Po tamtej stronie śmierci liczy się to, czy żyliśmy sprawiedliwie na tym 
świecie (Ewangelia Mateusza 25:31-45). Według Jezusa wszyscy zmarli 
muszą stanąć przed Bogiem i zdać sprawę ze swojego zachowania na ziemi 
(Ewangelia Jana 5:28-29). Niebo jest nagrodą dla tych, których czyny były 
sprawiedliwe. Niesprawiedliwych czeka zupełnie inny los. Będą cierpieć 
wiecznie, wygnani sprzed oblicza Bożego w  rzeczywistości zwanej piekłem 
(Ewangelia Mateusza 25:46).

Syn Boży
Jezus twierdził, że On sam będzie decydował jako Sędzia o  tym, gdzie 

każdy człowiek spędzi wieczność (Ewangelia Mateusza 16:27-28; Ewangelia 
Jana 5:26-29). Takie i  podobne wypowiedzi najbardziej rozsierdzały Jego 



194 Nauki Jezusa

przeciwników. Nigdy jednak nie wycofywał się z nich. Przeciwnie – podkre-
ślał, że jest upoważniony do sądzenia ludzkości ze względu na swoją wyjąt-
kową relację z Bogiem (Ewangelia Jana 5:21-23). Mówiąc dokładnie, nazywał 
siebie Synem Bożym (Ewangelia Łukasza 1:25; Ewangelia Jana 20:30). Ten 
tytuł był blisko związany z  innym, jakiego często używał – Syn Człowieczy 
(Ewangelia Mateusza 8:20; 9:6; 12:8; 17:9).

W  judaizmie pierwszego wieku tytuły „Syn Boży” i  „Syn Człowieczy” 
miały o wiele większe znaczenie, niż by się wydawało na pierwszy rzut oka. 
W tamtych czasach określenie „syn (tego lub owego)” miało związek z posia-
daniem konkretnych cech ojca lub nawet posiadaniem istoty (kogoś lub cze-
goś). Dlatego wczesny Kościół nazywał niektórych „synami pocieszenia” ze 
względu na ich zdolność do zachęcania (Dzieje Apostolskie 4:36), a  Jezus 
nazwał Jakuba i Jana „synami gromu”, odnosząc się do cech ich charakteru 
(Ewangelia Marka 3:17).

Zatem gdy Biblia określa Jezusa Synem Człowieczym, oznacza to, że był 
w pełni człowiekiem. Nie był nim jedynie z pozoru (jak twierdzili niektórzy 
w drugiej połowie pierwszego wieku). Nie, On w istocie posiadał wszystkie 
cechy ludzkie.

Podobnie gdy jest w Biblii nazywany Synem Bożym, stanowi to wyraz Jego 
pełnej Boskości. Nowy Testament nigdzie nie wyjaśnia, jak to się dzieje, że On 
i Bóg Ojciec są odrębnymi Osobami Jednego Boga. Mimo to Słowo Boże stale 
ukazuje Ojca i Syna właśnie w taki sposób.

Koncepcja, że Jezus jest wcielonym Bogiem (czyli Bogiem w  ludzkiej 
postaci) stanowi zasadnicze nauczanie Nowego Testamentu. Właściwie On 
sam stwierdził, że na tej prawdzie zbuduje swój Kościół (tak określił zgro-
madzenie Jego uczniów). Powiedział tak pewnego dnia podczas rozmowy 
z apostołami. Zapytał ich najpierw, za kogo Go uważają. Piotr odpowiedział: 
Ty jesteś Chrystus [czyli Mesjasz], Syn Boga Żywego. Jezus pochwalił tę odpo-
wiedź. Odnosząc się do słów Piotra jako skały, dodał: Na tej skale zbuduję 
Kościół mój (Ewangelia Mateusza 16:13-19). Zatem podstawą społeczności 
chrześcijańskiej jest Boskość Chrystusa.

Spośród czterech Ewangelii najpełniej wypowiada się Janowa. Autor 
zaczyna księgę od zrównania Jezusa z  Logosem  – ówczesnym terminem 
określającym moc, dzięki której wszechświat jest stabilny i przewidywalny. 
Zazwyczaj tłumaczymy wyraz „Logos” jako „Słowo”. Jan pisze, że na początku, 
jeszcze w momencie stworzenia, Jezus jako Słowo był z Bogiem, a zarazem 
sam był Bogiem. Właśnie przez to Słowo (czyli przez Jezusa) wszystko zostało 



195Nauki Jezusa

stworzone. Następnie Jan dodaje: Słowo stało się ciałem i mieszkało wśród nas 
(Ewangelia Jana 1:1-14).

Jako Syn, Jezus promował nazywanie Boga Ojcem. Takie określenie 
w  stosunku do Niego pada w  Starym Testamencie zaledwie dziesięć razy. 
W  większości przypadków pojawia się u proroków, szczególnie u Izajasza 
i Jeremiasza. Natomiast w Nowym Testamencie odniesienia do Boga Ojca są 
praktycznie wszędzie. Gdy Jezus mówił swoim uczniom, jak się modlić, kazał 
zaczynać od słów: Ojcze nasz, który jesteś w niebie, niech będzie uświęcone Twoje 
imię (Ewangelia Mateusza 6:9). Zachęcał ich również, by podchodzili do Boga 
z dziecięcą ufnością, prosząc Go jak miłującego Ojca. Wasz Ojciec wie, czego 
potrzebujecie, zanim go poprosicie – zapewnił (Ewangelia Mateusza 6:8).

Mówiąc o Ojcu, Jezus zawsze miał na myśli bliską więź. Do tego stopnia, 
że utożsamiał się z Bogiem. Pod koniec Jego ziemskiej służby jeden z aposto-
łów zapytał Go, jaki jest Ojciec. Odpowiedział im: Tak długo jestem z wami, 
a nie poznałeś mnie, Filipie? Kto mnie widzi, widzi i mego Ojca. Jak możesz mówić: 
Pokaż nam Ojca? (Ewangelia Jana 14:8-9). Te słowa jedynie rozszerzyły to, 
co słyszeli od Niego wcześniej, kiedy powiedział do tłumów: Ja i Ojciec jedno 
jesteśmy (Ewangelia Jana 10:30). Albo w innym momencie: Ja jestem w Ojcu, 
a Ojciec we Mnie (Ewangelia Jana 14:11).

Żydowscy przywódcy reagowali na takie stwierdzenia szokiem i  prze-
rażeniem. Ich zdaniem sugestie Jezusa na temat Jego własnej Boskości to 
było absolutne bluźnierstwo. Uważali za swój obowiązek zniszczyć każdego, 
kto ośmieliłby się coś takiego mówić. W  przeciwnym wypadku zaniecha-
liby obrony Bożego honoru i sprawiedliwości. Ujmując to ich własnymi sło-
wami: według naszego prawa powinien umrzeć, bo czynił siebie Synem Bożym 
(Ewangelia Jana 19:7).

Prześladowania uczniów
W końcu żydowscy przywódcy dostali to, co chcieli. Ale to nie uspokoiło 

ich gniewu. Jezus wiedział, że Jego uczniowie również spotkają się z  opo-
zycją, gdy będą nauczać, że On jest Synem Bożym. Dlatego trzeba ich było 
koniecznie przygotować na nadchodzące prześladowania. W  pierwszych 
zdaniach Kazania na Górze Jezus powiązał wierność w  prześladowaniach 
z wieczną nagrodą. 

Błogosławieni jesteście, gdy z  mego powodu będą wam złorzeczyć, 
prześladować was i  mówić kłamliwie wszystko, co złe, przeciwko wam. 



196 Nauki Jezusa

Radujcie się i weselcie, ponieważ obfita jest wasza nagroda w niebie; tak 
bowiem prześladowali proroków, którzy byli przed wami.

Ewangelia Mateusza 5:11-12

Na krótko przed zdradą Judasza Jezus ponownie ostrzegł apostołów 
przed prześladowaniami. Będą was wydawać sądom i  biczować w  synagogach 
– przepowiedział. – Staniecie przed namiestnikami i królami z mojego powodu, 
na świadectwo przeciwko nim. A potem dodał: I będziecie znienawidzeni przez 
wszystkich z powodu mego imienia. Kto jednak wytrwa do końca, będzie zbawiony 
(Ewangelia Marka 13:9-13).

Krótko mówiąc, sprzeciw i trudności były nieuchronne. Lecz pośród tego 
wszystkiego apostołowie mieli dążyć do najważniejszego celu. Mieli wytrwać, 
zachowując zbawienie (więcej o  „zbawieniu” już niedługo). Tak jak Jezus 
przepowiedział, wczesny Kościół doświadczył gwałtownych prześladowań. 
Piotr i Jan zostali aresztowani po raz pierwszy zaledwie kilka tygodni po Jego 
śmierci. Apostołowie w większości zginęli okrutną śmiercią z rąk żydowskich 
i  rzymskich władz. Mimo to wszyscy oprócz Judasza byli wierni Panu do 
samego końca.

Co miał na myśli Jezus, mówiąc o zbawieniu? Od czego mieli zostać zba-
wieni (czyli uratowani)? Od wiecznego oddzielenia od Boga w wiecznej rze-
czywistości. Innymi słowy „być zbawionym” to jest to samo co pójść do nieba. 
To miał na myśli Jezus, nakazując apostołom, żeby szli na cały świat, gło-
sząc Ewangelię i dodając: Kto uwierzy i ochrzci się, będzie zbawiony (Ewangelia 
Marka 16:16).

Podobieństwa o zgubionych
Ponieważ zbawieni żyją wiecznie, Jezus mówił o niebie jako o „żywocie 

wiecznym”. Kiedyś powiedział tłumom: Kto słucha mego słowa i wierzy Temu, 
który mnie posłał, ma życie wieczne i nie będzie potępiony, ale przeszedł ze śmierci 
do życia (Ewangelia Jana 5:24). Uderzające, że Jezus nie powiedział „taka 
osoba otrzyma życie wieczne”. Powiedział, że ona już ma życie wieczne. Już 
jest zbawiona. Jezus chciał, by życie wieczne było dla Jego uczniów tak rze-
czywiste, żeby śmierć stała się dla nich jakby przezroczysta. Mieli przez nią 
patrzeć i widzieć wieczność z Bogiem. W tym kontekście Jezus mógł powie-
dzieć: Jeśli ktoś będzie zachowywał moje słowa, nigdy nie ujrzy śmierci (Ewangelia 
Jana 8:51).

Ponieważ nie ma nic bardziej tragicznego niż utrata życia wiecznego, 
Nowy Testament nazywa ludzi niezbawionych „zgubionymi”. Opisując swa 



197Nauki Jezusa

misję na ziemi, Jezus powiedział, że przyszedł szukać i zbawić to, co zginęło 
(Ewangelia Łukasza 19:10). W związku z tym opowiedział trzy podobieństwa 
w 15 rozdziale Ewangelii Łukasza, ilustrujące Boże pragnienie ratowania zgu-
bionych  – o zgubionej owcy, o zgubionej monecie i o synu marnotrawnym. 
Pierwsze z nich ukazuje pasterza szukającego owcy, która odeszła od stada. 
Druga dotyczy pewnej kobiety, która przetrząsała dom w poszukiwaniu zgu-
bionej monety. W  obydwóch przypadkach znalezienie utraconej własności 
kończyło się wielką radością.

W  trzecim podobieństwie – najdłuższym, jakie opowiedział Jezus – 
pewien młodzieniec żąda od ojca swego dziedzictwa, żeby mógł zacząć uży-
wać życia. Po otrzymaniu pieniędzy syn opuszcza rodzinny dom i udaje się 
do dalekiego kraju. Tam prowadzi rozwiązły tryb życia, wydając pieniądze na 
prawo i lewo, aż w końcu nic mu nie zostaje. Załamany i głodny postanawia 
wrócić do domu, żeby zatrudnić się u ojca jako sługa. Lecz gdy wraca, ojciec 
wcale nie chce potraktować go w ten sposób. Zamiast tego wydaje ucztę z oka-
zji powrotu syna. Ten mój syn zaginął – mówi. – Lecz teraz się odnalazł.

Ojciec nie karci chłopca ani go nie odrzuca z  powodu zmarnotrawienia 
majątku. Kocha go tak bardzo, że wita go entuzjastycznie. Tym podobień-
stwem Jezus pokazuje, że Bóg Ojciec czuje to samo w  stosunku do nas. 
Pragnie, żeby Jego zgubione dzieci wróciły do domu. Dlatego wysyła na świat 
swoich posłańców, żeby szukali zgubionych tak, jak pasterz szukał owcy i jak 
kobieta szukała monety.

W  tych podobieństwach Jezus używa tego, co zgubione, jako ilustrację 
ludzi, których życie jest zepsute przez grzech (Ewangelia Łukasza 15:6-7; 
9-10). Powyższe podobieństwa nie mówią jednak o barierze, jaką grzech two-
rzy między grzesznikiem a Bogiem. On zawsze chce, żeby zgubieni ludzie do 
Niego wrócili, ale ich grzech stoi między nimi a Jego świętością. Bóg zawsze 
i  konsekwentnie potępiał grzech, pociągając grzeszników do odpowiedzial-
ności. Zatem jak mamy do Niego wrócić, jednocześnie unikając potępienia?

Zbawienie od grzechu
Odpowiedź na to pytanie prowadzi nas do drugiego znaczenia słowa 

„zbawiony”. Ewangelie zrównują je w wielu miejscach z uniknięciem osobi-
stej kary za grzech. Po narodzinach Jezusa aniołowie ogłosili, że przyszedł 
Zbawiciel (Ewangelia Łukasza 2:11). Zbawiciel przynosi zbawienie. Aniołom 
chodziło o ratunek przed grzechem i związaną z nim karą.

Zachariasz, ojciec Jana Chrzciciela, przepowiedział dzieło swego syna 
dokładnie w takich słowach. Powiedział, że Jan pójdzie przed obliczem Pana, 



198 Nauki Jezusa

aby przygotować Jego drogi; i  żeby Jego ludowi dać poznać zbawienie przez 
przebaczenie mu grzechów (Ewangelia Łukasza 1:77). Około trzydziestu lat 
później Jan nazwał Jezusa „Barankiem Bożym, który gładzi grzechy świata” 
(Ewangelia Jana 1:29).

Zatem jak Jezus miał przynieść to zbawienie, czyli odpuszczenie grze-
chów? Nauczając, On sam odniósł się do tego jedynie pośrednio. Tymczasem 
Jan Chrzciciel odpowiedział wprost, mówiąc o Jezusie jako „Baranku Bożym”. 
To określenia przypominało język Izajasza mówiącego o Mesjaszu: Uciśniony 
i  gnębiony, ale nie otworzył swoich ust. Jak baranek na rzeź prowadzony (…). 
Potem Izajasz dodaje: Wszyscy jak owce zbłądziliśmy, każdy z nas zboczył na swą 
drogę, a PAN włożył na niego nieprawość nas wszystkich (Księga Izajasza 53:7-8).

W Starym Testamencie baranki były zabijane jako ofiara za grzech. Izajasz 
przepowiedział innego baranka, który w dalekiej przyszłości również będzie 
ofiarą za grzech. Znów cytując proroka: On był zraniony za nasze występki, 
starty za nasze nieprawości. Kara dla naszego pokoju była na Nim, a Jego ranami 
zostaliśmy uzdrowieni. I dalej: PAN włożył na niego nieprawość nas wszystkich 
(Księga Izajasza 53:5-6).

Wyjaśniając śmierć Jezusa, Nowy Testament przywołuje porównania 
z  53 rozdziału Księgi Izajasza (List do Rzymian 4:25; 1  List do Koryntian 
15:3; 1 List Piotra 2:24-25). Bóg postanowił, że przyjmie śmierć Jezusa jako 
zastępczą śmierć i karę, na którą zasługuje każdy, kto grzeszy. Jezus miał się 
stać ostateczną i uniwersalną ofiarą, zastępując stałe składanie ofiar ze zwie-
rząt, które było elementem żydowskiego kultu (List do Hebrajczyków 10:9-
12; 13:11-12).

W ten sposób dwie koncepcje „otrzymania zbawienia” zlały się w Nowym 
Testamencie w jedno.

•  Po pierwsze, jesteśmy zbawieni od potępienia, ponieważ śmierć Jezusa 
daje nam przebaczenie grzechów.

•  Po drugie, skoro w związku z powyższym grzech nas nie obciąża, jeste-
śmy uratowani przed wiecznym oddzieleniem od Boga.

Możemy z  ufnością oczekiwać zmartwychwstania (tak jak zmartwych-
wstał Jezus), które wprowadzi nas w wieczną bliskość Boga. Jak powiedział 
Jezus osobie z najbliższego otoczenia: Ja jestem zmartwychwstaniem i życiem. 
Kto we mnie wierzy, choćby i umarł, będzie żył (Ewangelia Jana 11:25).

Zatem Jezus przedstawił siebie jako bramę do życia wiecznego. Kilka razy 
mówił, że jest uosobieniem zmartwychwstania każdego człowieka. I  to jest 
wola Tego, który mnie posłał, aby każdy, kto widzi Syna i wierzy w niego, miał życie 



199Nauki Jezusa

wieczne, a ja go wskrzeszę w dniu ostatecznym (Ewangelia Jana 6:40). W tym 
i w podobnych wersetach Jezus ukazuje zmartwychwstanie jako wydarzenie, 
które nastąpi w dniu ostatecznym, kiedy wszyscy zmarli powrócą do życia. 
Nadchodzi godzina  – zapewnił swoich uczniów  – w  której wszyscy, którzy są 
w  grobach, usłyszą [mój] głos; i  ci, którzy dobrze czynili, wyjdą na zmartwych-
wstanie do życia, ale ci, którzy źle czynili, na zmartwychwstanie na potępienie 
(Ewangelia Jana 5:28-29).

Oglądaj: 
Ewangelia Jana, część 1

Miłość
Ponieważ zmartwychwstanie do życia dotyczy tych, którzy czynią dobrze, 

Jezus spędził wiele czasu nauczając, na czym polega czynienie dobra. Według 
Niego określeniem wyrażającym najwyższe dobro jest miłość. Poproszony 
o  wskazanie najważniejszego przykazania w  Prawie Mojżeszowym, zacyto-
wał dwa – oba dotyczące miłości. Pierwsze nakazuje kochać Boga całym sobą. 
Drugie mówi o miłowaniu bliźniego jak samego siebie (Ewangelia Mateusza 
22:35-39). Pewnego razu Jezus wyraził nadzieję, że świat pozna Jego uczniów 
po tym, jak głęboką miłość okazują sobie nawzajem (Ewangelia Jana 13:35). 
I następująco zdefiniował postępowanie z miłością: Jak chcecie, aby ludzie wam 
czynili, tak i wy im czyńcie (Ewangelia Łukasza 6:31).

Jedno z  najmocniejszych Jego stwierdzeń na temat miłości dotyczyło 
naszego stosunku do wrogów. Z natury „kochamy swoich przyjaciół i niena-
widzimy swoich wrogów” – jak mówi porzekadło. Jezus odrzucił ten system 
wartości, nakazując uczniom kochać swoich wrogów i modlić się za swoich 
prześladowców. Powiedział, że jeśli chcą uważać się za dzieci Boga, to powinni 
widzieć, jak ogromne jest Jego miłosierdzie. On sprawia, że deszcz pada 
i słońce wschodzi również nad tymi, którzy Go odrzucają. Dlatego każdy, kto 
chce być do Niego podobny, musi traktować innych uprzejmie – nawet tych, 
którzy wyrządzają mu krzywdę (Ewangelia Mateusza 5:43-48).

Jezus postrzegał całe swoje życie jako wzór autentycznej miłości. Nawet 
Jego śmierć była powodowana miłością. Nikt nie ma większej miłości od tej, gdy 
ktoś oddaje swoje życie za swoich przyjaciół (Ewangelia Jana 15:13). Usłyszawszy 
te słowa, uczniowie niewątpliwie pomyśleli o kimś, kto ochrania przyjaciela 



200 Nauki Jezusa

własnym ciałem w niebezpieczeństwie. Ale, jak to często bywało, Jego wypo-
wiedzi miały głębsze znaczenie niż myśleli. Jezus kładł swoje życie, żeby Jego 
bezpośredni uczniowie i wszyscy późniejsi mogli zostać zbawieni.

Ponadto oddając własne życie, Jezus pokazywał ogrom miłości Ojca 
i  Jego własnej. Jak powiedział kiedyś pewnemu żydowskiemu przywódcy: 
Tak bowiem Bóg umiłował świat, że dał swego jednorodzonego Syna, aby każdy, 
kto w Niego wierzy, nie zginął, ale miał życie wieczne (Ewangelia Jana 3:16). 
Zginąć znaczy w tym kontekście tyle, co nie stracić życia wiecznego. Nowy 
Testament mówi w innym miejscu: Kto nie miłuje, nie zna Boga, gdyż Bóg jest 
miłością (1 List Jana 4:8).



Rozdział 21

PIERWSZE SPOŁECZNOŚCI CHRZEŚCIJAŃSKIE

Ewangelie kończą narrację na śmierci i zmar-
twychwstaniu Jezusa. Aby prześledzić dalszy 
rozwój wypadków, przechodzimy do Dziejów 
Apostolskich. Księga ta, napisana przez Łukasza, 
stanowi w  pewnym sensie tom drugi Ewangelii 
jego autorstwa. Jako jedyna ze wszystkich ksiąg 

Nowego Testamentu omawia narodziny chrześcijańskich społeczności na 
terenie imperium rzymskiego zaraz po śmierci Jezusa.

Niektórzy nazywają tę księgę w  skrócie „Dziejami”. Wczesny Kościół 
nadał jej tytuł „Dzieje Apostolskie”, ponieważ pokazuje, jak apostołowie kon-
tynuowali dzieło rozpoczęte przez Jezusa. Niektórzy twierdzili, że bardziej 
właściwe byłoby nazwanie jej „Dziejami Ducha Świętego”. W całej swojej rela-
cji Łukasz podkreśla działanie Ducha Świętego przez apostołów, związane 
z obietnicą daną im przez Jezusa w wieczór, gdy został zdradzony. Ojciec pośle 
Ducha Świętego w moim imieniu – powiedział im wtedy. – On będzie waszym 
Pomocnikiem, który nauczy was wszystkiego i przypomni wam wszystko, co wam 
powiedziałem (Ewangelia Jana 14:26).

Duch Święty
Nigdzie w  Biblii Duch Święty nie jest tak podkreślany jak w  księdze 

Dziejów Apostolskich. Na jej kartach działa On na cztery sposoby:
•  Objawia prawdy, które apostołowie mają głosić.
•  Wyposaża ich w moc czynienia cudów.
•  Wzmacnia ich duchowo, dodając im odwagi, gdy będą zastraszani.

Nowy Testament
Ewangelie
Historia

Dzieje Apostolskie



202 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

•  Stanowi osobisty dar od Boga dla wszystkich, którzy przyjmują Jezusa. 
Znaczenie tego faktu dla chrześcijan jest rozwinięte w  późniejszych 
księgach Nowego Testamentu.

Osoba Ducha Świętego
Zapewne zauważyliście, że na poprzedniej stronie mówiliśmy 

o  Duchu Świętym „On”, a  nie „to”. Wprawdzie zazwyczaj myślimy 
o  duchu jako o  czymś, lecz Nowy Testament mówi o  Duchu Świętym 
w  kategoriach osobowych. W  związku z  tym, Jezus zawsze używał 
zaimków osobowych mówiąc o Duchu Świętym. Powiedział o Nim do 
uczniów: Świat nie może [Go] przyjąć, bo Go nie widzi ani Go nie zna. Wy 
jednak Go znacie, gdyż z wami przebywa i w was będzie (Ewangelia Jana 
14:17).

Kilka chwil potem Jezus dodał: Lecz gdy przyjdzie On, Duch prawdy, 
wprowadzi was we wszelką prawdę. Nie będzie bowiem mówił sam od sie-
bie, ale będzie mówił to, co usłyszy, i oznajmi wam przyszłe rzeczy. On mnie 
uwielbi, bo weźmie z mojego i wam oznajmi (Ewangelia Jana 16:13-14).

Skoro Duch miał wprowadzić apostołów we wszelką prawdę, to trudno się 
dziwić, że Księga Dziejów Apostolskich podkreśla ich nauczanie. Ewangelie 
stanowią zapis kazań Jezusa, podczas gdy Dzieje Apostolskie relacjonują 
wypowiedzi Jego wysłanników, w których ogłaszali Jezusa jako Tego, który:

•  powstał z martwych,
•  wstąpił do sali tronowej w niebie,
•  i zasiada teraz na tronie jako Pan wszechświata.
Apostołowie przedstawiają samych siebie jako wysłanników Jezusa, któ-

rzy mają głosić Jego panowanie nad światem.

Oglądaj: 
Ewangelia Jana, część 2

Zmartwychwstały Chrystus
W zapisach tych mów widzimy w Dziejach określenie „Chrystus”, stoso-

wane w odniesieniu do Jezusa. „Chrystus” jest spolszczoną formą greckiego 
„Christos” (czyli „Pomazaniec”) będącego odpowiednikiem hebrajskiego 



203Pierwsze społeczności chrześcijańskie

słowa „Mesjasz”. Ewangelie stosowały słowo „Chrystus” początkowo jako 
tytuł. W Ewangelii Mateusza 16:16 Piotr wyznał, że Jezus jest „Chrystusem”. 
Ci, którzy szydzili z  Niego podczas procesu, pytali, czy jest „Chrystusem” 
(Ewangelia Mateusza 26:63).

Jednak z  czasem uczniowie uprościli tę praktykę i  zamiast mówić 
„Chrystus Jezus” (czyli Pomazaniec lub Mesjasz Jezus) używali określenia 
Jezus Chrystus. To z  kolei utorowało drogę do nazwania uczniów Jezusa 
chrześcijanami (Dzieje Apostolskie 11,26). Ogłaszając Dobrą Nowinę 
o Jezusie, mówili, że „zwiastują Jezusa” (Dzieje Apostolskie 8:5; 9:22).

W swoich przemówieniach apostołowie zawsze mówili przede wszystkim 
o śmierci i zmartwychwstaniu Chrystusa. Zwracali uwagę, że Bóg zapowia-
dał przez proroków Ukrzyżowanie. Podkreślali, że dowodzi ono słuszności 
Jego stwierdzeń wygłaszanych o sobie. Nie był fałszywym Mesjaszem, lecz 
Pomazańcem (Posłańcem) posłanym przez Boga.

Apostołowie traktowali prawdę o  zmartwychwstaniu Jezusa jako pod-
stawę swojego nauczania. On sam wypowiadał bardzo śmiałe i  zdumiewa-
jące twierdzenia na swój temat. Jeśli to były tylko słowa bez pokrycia, to był 
jedynie oszustem albo szaleńcem, ale z pewnością nie Mesjaszem. Z drugiej 
strony, jeżeli Bóg rzeczywiście wzbudził Go z martwych, to Jego słowa zostały 
uderzająco potwierdzone z nieba.

Przez wieki przeciwnicy chrześcijaństwa atakowali wiarygodność apo-
stołów jako bezpośrednich świadków zmartwychwstania Jezusa. Sceptycy 
oskarżali uczniów o to, że wymyślili całą tę historię, a potem sprytnie prze-
konali innych, żeby w nią uwierzyli. Jednak kilka czynników zaprzecza ich 
zarzutom.

•  Po pierwsze, apostołowie sami odsyłali ówczesnych niedowiarków do 
około 500 ludzi, którzy bezpośrednio widzieli Jezusa po Jego zmar-
twychwstaniu (1 List do Koryntian 15:3-8).

•  Po drugie, apostołowie co do jednego byli gotowi umrzeć za prawdzi-
wość głoszonej przez nich wieści o zmartwychwstaniu Jezusa.

•  Po trzecie, apostołowie nie mieliby żadnego interesu w  propagowa-
niu zmyślonej historii o  Jego zmartwychwstaniu. Doświadczyli bru-
talnych prześladowań, byli więzieni, a w końcu skazywani na śmierć 
za to, co uważali o Jezusie. Gdyby historia o Jego zmartwychwstaniu 
była po prostu zmyślona, to przynajmniej jeden z nich powinien był to 
przyznać. Tymczasem woleli cierpieć niedostatek i ponieść haniebną 
śmierć w obronie prawdziwości tego, co głosili.



204 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

Inni sceptycy, będąc pod wrażeniem świadectwa 500 ludzi widzących 
Jezusa żywego po Jego śmierci, próbowali to wyjaśnić twierdząc, że On 
w ogóle nie umarł. Twierdzili, że – leżąc w grobie – odzyskał przytomność 
i wyzdrowiał z zadanych ran. Jednak ta próba naturalnego wyjaśnienia zmar-
twychwstania również pomija szereg ważnych faktów.

Po pierwsze, Rzymianie krzyżowali tysiące ludzi. Była to straszliwa, 
krwawa egzekucja, podczas której ból skazańca przychodził szybko i był nie 
do wytrzymania. Rzymskie zapisy wskazują na kilka rzadkich przypadków, 
gdy skazaniec został ukrzyżowany, a potem zdjęty z krzyża z powodu wstrzy-
mania egzekucji. Prawie żaden z  nich nie przeżył, choć wisieli tylko kilka 
minut. Tymczasem Jezus cierpiał godzinami – zbyt długo, żeby mógł potem 
przeżyć. Nawet gdyby został zdjęty z krzyża żywy.

Po drugie, Rzymianie często pozostawiali ciała na krzyżu, aż zgniły, 
i pozostawał tylko szkielet. Pozwolenie na zdjęcie ciała i pogrzebanie go (jak 
to było w  przypadku Jezusa) było niezwykłym, a  nie rutynowym postępo-
waniem. W takich przypadkach prawo rzymskie nakazywało przebicie serca 
skazańca włócznią, żeby się upewnić, że śmierć nastąpiła przed zdjęciem 
z krzyża. Dlatego żołnierze przebili bok Jezusa, który z pewnością nie prze-
żył egzekucji.

Podsumowując, żaden z apostołów nie uzyskał władzy ani bogactwa, pro-
pagując historię o  zmartwychwstaniu. Ich ciężkie doświadczenia związane 
z  głoszeniem Chrystusa skłaniają do wniosku, że mieli czyste motywacje, 
a ich świadectwo jest prawdziwe.

Dzień Pięćdziesiątnicy (Dzieje Apostolskie 1-2)
Dzieje zaczynają się od sceny, w  której Jezus przygotowuje apostołów 

do nauczania, które miało odtąd być ich głównym zadaniem. Około sześć 
tygodni po swoim zmartwychwstaniu zgromadził ich na wzgórzu niedaleko 
Jerozolimy, żeby udzielić ostatnich wskazówek. Miał niedługo wrócić do 
Ojca i to był moment Jego odejścia. Apostołowie, nadal niepewni, co myśleć 
o królestwie, zapytali, czy Jezus przywróci je teraz Izraelowi w jego chwale. 
Zamiast udzielić odpowiedzi wprost, kazał im wrócić do Jerozolimy i czekać, 
aż otrzymają specjalną moc, którą Bóg na nich ześle. Potem mieli zacząć gło-
sić Jego historię wszędzie, zaczynając od Jerozolimy, poprzez Judeę, Samarię 
i na całym świecie (Dzieje Apostolskie 1:1-8).

Mówiąc te słowa, uniósł się w powietrze, stopniowo znikając im z oczu 
i  wstępując do Ojca w  niebiańskiej sali tronowej. Zdumieni tym rozwojem 
wydarzeń apostołowie wrócili do Jerozolimy, gdzie 120 uczniów zgromadziło 



205Pierwsze społeczności chrześcijańskie

się na modlitwie. Trwali tak przez następne kilka dni, czekając na wypeł-
nienie obietnicy Jezusa. W  tym czasie wybrali człowieka imieniem Maciej, 
żeby zastąpił Judasza jako jeden z 12 apostołów. Judasz, który uświadomił 
sobie swój straszny błąd, popełnił samobójstwo wkrótce po śmierci Jezusa 
(Ewangelia Mateusza 27:3-10).

Oglądaj: 
Dzieje Apostolskie, część 1

W Dniu Pięćdziesiątnicy, żydowskiego święta plonów, gdy cała grupa była 
zgromadzona w pewnym domu, usłyszeli szum, niby uderzenie gwałtownego 
wiatru. W tym samym momencie nad ich głowami pojawiły się jakby języki 
ognia.

W  Jerozolimie przebywali wówczas pobożni Żydzi z  całego imperium, 
którzy przybyli na święto Pięćdziesiątnicy. Apostołowie zwrócili się do tłu-
mów słowami, które poddawał im Duch Święty. Ku zdumieniu wszystkich, 
każdy ze słuchaczy słyszał przemówienie w  jego własnym języku (Dzieje 
Apostolskie 2:1-11).

Najbardziej pamiętne słowa wypowiedział wtedy Piotr. Ogłosił, że staro-
testamentowy prorok Joel przepowiedział dzień, w którym miały się wyda-
rzyć takie zjawiska, a Bóg miał wylać swojego Ducha na całą ludzkość (Księga 
Joela 2:28-29). Teraz, w  obecności wszystkich świadków tego wydarzenia, 
Bóg właśnie tego dokonał (Dzieje Apostolskie 2:16-21). Gwałtowny wiatr, 
języki ognia i uzdolnienie niewykształconych rybaków do przemawiania języ-
kami z całego świata – wszystko to były znaki, że Duch Święty stoi za całym 
wydarzeniem.

Następnie Piotr zwrócił uwagę słuchaczy na inne znaki, których dokony-
wał Jezus. Tłumaczył, że Bóg używał znaków i cudów, żeby Go uwiarygod-
nić. Mimo to niektórzy ze zgromadzonych byli w tym samym tłumie, który 
wzywał Piłata do ukrzyżowania Go. A potem, ku zdumieniu zgromadzonych, 
Piotr ogłosił, że Jezus żyje. Bóg wzbudził Go z martwych, czego naocznymi 
świadkami są sami apostołowie.

Następnie wskazał, jak zmartwychwstanie Jezusa pokrywa się z  twier-
dzeniami Starego Testamentu o Mesjaszu. Ponadto Bóg wywyższył Jezusa, 
który zasiada teraz po prawicy Ojca na niebiańskim tronie. Tego Jezusa, któ-
rego wy ukrzyżowaliście, Bóg uczynił i Panem, i Chrystusem (Dzieje Apostolskie 



206 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

2:32-36). Wiele osób w  tłumie było zaskoczonych tymi słowami. Zapytali, 
co powinni teraz zrobić, i usłyszeli odpowiedź Piotra: Pokutujcie i niech każdy 
z was ochrzci się w imię Jezusa Chrystusa na przebaczenie grzechów, a otrzymacie 
dar Ducha Świętego (Dzieje Apostolskie 2:38). Dodał jeszcze, że ta obietnica 
dotyczy każdego, kogo Bóg powoła (Dzieje Apostolskie 2:39).

Tego dnia ochrzczono około 3000 ludzi. W ciągu kilku tygodni ta liczba 
wzrosła do 5000. Jednym z powodów takiego sukcesu była niezwykła moc 
towarzysząca apostołom. Wspomagani przez Ducha Świętego dokonywali 
takich samych cudów, z  jakich był znany Jezus (Dzieje Apostolskie 5:12-
16). To przyciągało wielkie tłumy. Tak jak w  przypadku Jezusa celem tych 
cudów było pokazanie, że Bóg naprawdę przyznaje się do apostołów (List do 
Hebrajczyków 2:2-4). Głosili oni przesłanie od samego Boga, który przema-
wiał do nich przez Ducha Świętego.

Kościół
Dzień Pięćdziesiątnicy uznaje się za formalne ustanowienie Kościoła. 

W  Nowym Testamencie to słowo ma dwa spokrewnione ze sobą zna-
czenia. W najszerszym sensie „Kościół” to wszyscy uczniowie Jezusa. 
Z tego punktu widzenia istnieje tylko jeden Kościół. Biblia nazywa rów-
nież kościołem każde lokalne zgromadzenie chrześcijan, więc z  tego 
punktu widzenia kościołów jest wiele. Nowy Testament mówi między 
innymi o kościele w Jerozolimie, kościołach w Azji Mniejszej i kościele 
w Rzymie.

Prześladowania i ekspansja
Biorąc pod uwagę to, co stało się z Jezusem, nie należy się dziwić prze-

śladowaniom, które wybuchły niedługo po Pięćdziesiątnicy. Po kilku dniach 
Piotr i  Jan zostali aresztowani, ubiczowani, a  następnie zwolnieni. Kiedy 
indziej wszyscy apostołowie zostali wtrąceni do więzienia, lecz wyszli stam-
tąd z  Bożą pomocą. Szczepan, jeden z  przywódców młodego Kościoła, sta-
nął przed Radą Najwyższą. Kiedy przemawiając w  swojej obronie, rozgnie-
wał oskarżycieli, wywlekli go na zewnątrz, wrzucili do dołu i rzucali w niego 
kamieniami, aż umarł (Dzieje Apostolskie 7). Później stracono Jakuba, brata 
Jana (Dzieje Apostolskie 12:2). Wydawało się jednak, że ta zaciekła opozycja 
jedynie przysparza zwolenników i członków chrześcijańskiej społeczności.

Prześladowania zmusiły wielu chrześcijan do opuszczenia Jerozolimy. 
Tam, dokąd szli, głosili historię o  Jezusie. Jak zapowiadali prorocy, Słowo 



207Pierwsze społeczności chrześcijańskie

Boże wyszło z Jerozolimy. Filip, współpracownik Szczepana, głosił przesłanie 
o Jezusie w Samarii, gdzie zostało dobrze przyjęte. W tamtym okresie Kościół 
był jeszcze społecznością Żydów. Piotr wykroczył poza tę barierę, gdy ochrzcił 
rzymskiego dowódcę wojskowego Korneliusza wraz z całą rodziną i służbą.

To wydarzenie dało początek procesowi, który przekształcił chrześcijań-
stwo w ruch ogarniający zarówno Żydów, jak i nie-Żydów. Człowiekiem, który 
przyczynił się do tego w  największej mierze, był dawniejszy prześladowca 
Kościoła. Nazywał się Saul.

Saul z Tarsu (Dzieje Apostolskie 8-9)
Gdy kamienowano Szczepana, Saul miał w tym znaczący udział. Urodzony 

w  Tarsie (Azja Mniejsza) słynął z  bezwzględnego prześladowania chrześci-
jan – zarówno mężczyzn, jak i kobiet (Dzieje Apostolskie 8:1-3). Powiększając 
zasięg tej okrutnej misji, uzyskał od Sanhedrynu pozwolenie, by udać się do 
Damaszku i przeprowadzić aresztowania tamtejszych uczniów Jezusa (Dzieje 
Apostolskie 9:1-2).

Zbliżając się do miasta w południe, został nagle oślepiony jakimś jasnym 
światłem. Kuląc się ze strachu, usłyszał głos: Saulu, Saulu, dlaczego mnie prze-
śladujesz? Wtedy zapytał: Kim jesteś? W odpowiedzi usłyszał: Ja jestem Jezus, 
którego ty prześladujesz (Dzieje Apostolskie 9:3-5). Następnie Jezus kazał 
Saulowi pójść do Damaszku i czekać na kolejne polecenia.

Po przybyciu do miasta Saul – nadal niewidomy w wyniku incydentu na 
drodze – podjął się długotrwałej modlitwy. Tymczasem Bóg użył wizji, żeby 
skomunikować się z Ananiaszem, uczniem Jezusa mieszkającym w Damaszku. 
Polecił mu pójść do Saula i ogłosić mu prawdę o Chrystusie. Znając cel przy-
bycia Saula do Damaszku, Ananiasz nie był pewien, czy powinien to zrobić. 
Ale Bóg go przekonał, mówiąc: Idź, bo on jest moim wybranym naczyniem, aby 
zanieść moje imię do pogan (czyli nie-Żydów), królów i  synów Izraela (Dzieje 
Apostolskie 9:10-16).

Ananiasz znalazł Saula i ogłosił mu cel swej wizyty. Saul w cudowny spo-
sób błyskawicznie odzyskał wzrok i  uważnie słuchał gościa. Ananiasz opo-
wiedział, co mu Bóg objawił odnośnie swoich planów wobec Saula (Dzieje 
Apostolskie 22:12-15). Dlaczego teraz zwlekasz? – zapytał. – Wstań, ochrzcij 
się i obmyj swoje grzechy (Dzieje Apostolskie 22:16). Zupełnie nie zdawał sobie 
sprawy, że właśnie chrzci najbardziej wpływową postać chrześcijaństwa po 
samym Panu Jezusie.

Jako chrześcijanin Saul zaczął używać imienia Paweł. Jezus ustanowił go 
apostołem. Paweł stał się znany jako apostoł pogan („poganie” to określenie, 



208 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

jakiego Żydzi używali w stosunku do wszystkich nie-Żydów). Jako człowiek 
wychowany w  greckim mieście i  dobrze wykształcony był niemal idealnym 
kandydatem do niesienia wieści o Jezusie w kulturze nie znającej Mojżesza 
ani Proroków. 

Paweł i Barnaba (Dzieje Apostolskie 13-14)
Paweł najpierw pracował w  zespole z  człowiekiem imieniem Barnaba. 

Wspólnie przemierzali Azję Mniejszą, zakładając nowe społeczności „wie-
rzących”, jak powszechnie określano uczniów Jezusa. Jak zaznaczyliśmy już 
wcześniej, Biblia nazywa każdą społeczność wierzących kościołem, które to 
określenie znaczy w oryginale „społeczność wywołanych”. Kościół był zgro-
madzeniem ludzi, którzy odpowiedzieli na Boże wezwanie do porzucenia 
grzechu i życia według Jego woli. Autorzy nowotestamentowi, a szczególnie 
Paweł, czasem nazywali chrześcijan „powołanymi”, a ich życie w Chrystusie 
„powołaniem” (List do Rzymian 8:28-30; 2 List do Tymoteusza 1:9).

Do prowadzenia tych kościołów Paweł ustanowił ludzi zwanych starszymi 
(Dzieje Apostolskie 14:23). Każdy kościół miał kilku starszych, którzy two-
rzyli radę kierującą życiem lokalnej społeczności wierzących. Taka forma 
przywództwa była wzorowana na roli starszyzny w miejscowościach i synago-
gach Izraela. Pod względem spełnianych obowiązków Paweł porównywał ich 
do pasterzy wypasających trzodę. W tym przypadku trzodą był kościół, nad 
którym powierzono im pieczę (Dzieje Apostolskie 20:28-30).

Podczas swoich podróży Paweł zaczął przyuczać młodych mężczyzn, 
którzy mogli się od niego uczyć, a potem sami nauczać. Przynajmniej dwaj 
z nich – Tymoteusz i Tytus – pełnili potem ważne funkcje w chrześcijańskim 
przywództwie. Tymczasem Paweł i  Barnaba zakończyli współpracę i  od tej 
pory Paweł zaczął udawać się w  podróże misyjne z  Sylasem. W  ich trakcie 
wyszli poza Azję Mniejszą, kierując się do Macedonii i Grecji. Tam założyli 
kościoły w Filippi, Tesalonikach, Berei i Koryncie.

Oglądaj: 
Dzieje Apostolskie, część 2



209Pierwsze społeczności chrześcijańskie

Spór w sprawie obrzezania (Dzieje Apostolskie 15)
W  wyniku niezmordowanej pracy Paweł wprowadził do Królestwa 

Bożego tysiące pogan. Ich liczby stanowiły jednak dla przywództwa Kościoła 
w Jerozolimie pewne wyzwanie. Kościół w Judei był już całkiem liczny, ale 
jego wszyscy członkowie byli Żydami. W  wyniku sukcesu Pawła powstało 
pytanie o wymagania wobec pogan, którzy chcieli się nawrócić na chrześci-
jaństwo. Czy powinni zachowywać Prawo Mojżeszowe, tak jak robili to judeo-
-chrześcijanie w Jerozolimie?

Najbardziej drażliwa kwestia dotyczyła obrzezania. Żydzi praktykowali je 
od czasów Abrahama. Prawo Mojżeszowe wymagało, żeby każde niemowlę 
płci męskiej zostało obrzezane ósmego dnia po narodzeniu. Historycznie 
Żydzi traktowali wszystkich nieobrzezanych jako pozostających poza relacją 
przymierza z  Bogiem. Kiedy poganin (czyli nie-Żyd) zaczynał praktykować 
judaizm, nigdy nie mógł zostać członkiem zgromadzenia żydowskiego (syna-
gogi), dopóki nie został obrzezany. Czy to oznaczało, że teraz poganie będą 
musieli zrobić to samo, żeby stać się pełnoprawnymi chrześcijanami?

Odpowiedź Pawła brzmiała „Nie!”. Miał jednak oponentów, którzy wszę-
dzie sprawiali mu problemy. Ten spór przybrał na sile do tego stopnia, że 
zwołano wreszcie zjazd w  Jerozolimie, żeby go rozstrzygnąć. Uczestniczyli 
w nim Paweł, Barnaba i inni apostołowie. Po kilku dniach rozważań, modli-
twy i studiowania Pisma doszli do wniosku, że obrzezanie było elementem 
Bożego przymierza z Izraelem na Synaju, a nie uniwersalnym wymogiem dla 
wszystkich ludzi. Dlatego w ramach podsumowania napisali list do kościołów 
greckich z wiadomością, że od pogan nawróconych na chrześcijaństwo obrze-
zanie nie jest wymagane (Dzieje Apostolskie 15:22-29).

Ta decyzja stała się zarzewiem kolejnego sporu. Teraz sami Żydzi prze-
ciwstawili się Pawłowi, ponieważ Sanhedryn potraktował zniesienie wymogu 
obrzezania dla pogan jako znieważenie Prawa Bożego. Dlatego postanowili 
zniszczyć Pawła. Podczas jego wizyty w  Jerozolimie udało im się nakłonić 
Rzymian do aresztowania go (Dzieje Apostolskie 21:27-36). Mimo to rzym-
skim sądom takie religijne oskarżenia nie wystarczyły. Nie były to sprawy 
traktowane poważnie przez ówczesną władzę sądowniczą – tym bardziej jeśli 
strona skarżąca wnosiła o karę śmierci.

Aby „opędzić się” od wrogów, Paweł odwołał się do najwyższej instancji, 
czyli do cesarza w Rzymie. Jako obywatel rzymski miał takie prawo. (Jedynie 
garstka ludzi mieszkających w imperium rzymskim miała pełnię praw obywa-
telskich, więc taka prośba była odrzucana w przypadku większości więźniów). 



210 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

Rzymianie uznali tę apelację i  po długim przebywaniu w  areszcie w  Judei 
wyruszył do Rzymu pod strażą uzbrojonych żołnierzy. Księga Dziejów 
Apostolskich kończy się relacją z jego pobytu w areszcie domowym w ocze-
kiwaniu na rozprawę.

Biblia nie mówi, jaki wtedy zapadł wyrok. Z innych źródeł historycznych 
można wnioskować, że Paweł został oczyszczony z  zarzutów i  uwolniony. 
Czytamy w nich również, że wrócił do służby, podróżował jako apostoł Jezusa 
i w  końcu wrócił do Rzymu. Według starożytnych przekazów został tam 
ścięty za panowania cesarza Nerona, który obwiniał chrześcijan o podpalenie 
miasta w roku 64, w wyniku czego spłonęła jedna trzecia metropolii. Podają 
one również, że Piotr został ukrzyżowany w Rzymie podczas tej samej fali 
prześladowań.

Listy do kościołów poganochrześcijańskich
W tamtym czasie chrześcijaństwo jako ruch nabierało rozpędu i ulegało 

szybkim przeobrażeniom. Judeochrześcijańskie początki chrześcijaństwa 
stopniowo były coraz bardziej poganochrześcijaństwem. Podstawowa różnica 
między nimi polegała na tym, że chrześcijanie pochodzenia pogańskiego (czyli 
poganochrześcijanie) nie przestrzegali wszystkich świąt i uroczystości prze-
pisanych w Prawie Mojżeszowym, podczas gdy ich bracia pochodzenia żydow-
skiego (judeochrześcijanie) zazwyczaj to robili. Po roku 69, gdy Rzymianie 
zburzyli Jerozolimę, Żydzi stopniowo stawali się w Kościele coraz mniejszą 
grupą. W Azji Mniejszej i okolicach Aleksandrii (Egipt) nadal jeszcze zacho-
wały się społeczności o  mocno żydowskim charakterze, lecz jednocześnie 
przybywało coraz więcej kościołów złożonych wyłącznie z pogan (nie-Żydów).

Nie posiadając dziedzictwa, w  ramach którego dzieci byłyby uczone od 
małego z Ksiąg Mojżesza i Proroków, kościoły poganochrześcijańskie potrze-
bowały wskazówek. W  odróżnieniu od Żydów, ich członkowie nie mieli 
wyraźnie sprecyzowanych poglądów na temat zagrożeń związanych z pogań-
stwem, naturą Boga, ani Jego wytycznych dla ludu Bożego w sprawach etyki 
i moralności. Podczas swoich podróży Paweł często pisał listy do założonych 
przez siebie kościołów, nauczając odpowiedniego stosunku do problemów 
moralnych i  duchowych. Jego listy, stanowiące trzynaście ksiąg Nowego 
Testamentu, dają nam wgląd w przesłanie głoszone przez apostołów na tere-
nie rzymskiego imperium.

Podobnie jak to czynili prorocy, apostołowie w każdym miejscu najpierw 
wzywali słuchaczy do nawrócenia. W Księdze Dziejów Apostolskich, zawiera-
jącej szereg kazań wygłoszonych przez Piotra, Szczepana czy Pawła, widzimy 



211Pierwsze społeczności chrześcijańskie

kontynuację wezwania do nawrócenia i  chrztu, które głosił Jan Chrzciciel. 
Wszyscy, którzy zostali ochrzczeni, byli wzywani przez apostołów do pro-
wadzenia pobożnego życia. Wiele listów Pawłowych koncentruje się na zna-
czeniu prawdziwej pobożności. To samo widać również w  innych księgach 
Nowego Testamentu, jak np. w listach pisanych przez Piotra, Jakuba czy Jana.

W  tych listach zostało również rozwinięte nauczanie i  słownictwo cha-
rakteryzujące chrześcijaństwo przez późniejsze wieki. Jezus opuścił ziemię, 
zostawiając wiele pytań odnośnie swej natury i przesłania, które nadal pozo-
stawały bez odpowiedzi – nawet w umysłach samych apostołów. W przeded-
niu odejścia powiedział, że pośle im Ducha Świętego, który wprowadzi ich 
we wszelką prawdę. W  kazaniach w  Księdze Dziejów Apostolskich i  listach 
składających się na Nowy Testament widać prawdy włożone apostołom do 
serc przez Ducha Świętego.

Rozprzestrzenianie się chrześcijaństwa
Zauważmy, że chrześcijaństwo rozprzestrzeniało się w pierwszym wieku 

znacznie szerzej, niż to jest opisane w  Biblii. Dzieje Apostolskie i  Listy 
w Nowym Testamencie koncentrują się na kościołach w północno-wschodniej 
części basenu Morza Śródziemnego. Nie czytamy tam w ogóle o poważnym 
rozwoju chrześcijaństwa w Egipcie (szczególnie w Aleksandrii) ani w dolinie 
między Tygrysem a Eufratem. Z Aleksandrii przesłanie Chrystusa rozeszło 
się na zachód, do krajów na północnym wybrzeżu Afryki. To właśnie stam-
tąd pochodzili wiodący myśliciele i przywódcy chrześcijaństwa, zanim jeszcze 
narodził się islam.

W okresie odpowiadającym zakończeniu Dziejów Apostolskich najpoważ-
niejszymi metropoliami chrześcijańskimi poza Jerozolimą były: Antiochia 
w Syrii, Efez w Azji Mniejszej, Korynt w Grecji i Rzym. Antiochia była pierw-
szym kościołem, w którym Żydzi i poganie zintegrowali się w jednej społecz-
ności (Dzieje Apostolskie 11:19-21). Tam również wierzący po raz pierwszy 
zostali nazwani chrześcijanami (Dzieje Apostolskie 11:26). I to kościół antio-
cheński wysłał Pawła i Barnabę do Azji Mniejszej, żeby szerzyli tam chrześci-
jaństwo (Dzieje Apostolskie 13:1-3).

Spośród wielu kościołów rozwijających się w  Azji Mniejszej największe 
znaczenie miał ten w Efezie. To wielkie miasto uniwersyteckie stanowiło cen-
trum kulturalne i polityczne całego regionu. Paweł był tam kilka razy, a jedna 
z tych wizyt trwała ponad dwa lata (Dzieje Apostolskie 19:8-10). Mieszkańcy 
porzucali wtedy pogańskie kulty i czarną magię w tak wielkiej liczbie, że zała-
mał się rynek dewocjonaliów, który czerpał korzyści z  różnych form okul-



212 Pierwsze społeczności chrześcijańskie

tyzmu. Po nawróceniu na chrześcijaństwo ludzie przynosili księgi na temat 
magii i czarnoksięstwa w publiczne miejsce i palili je tam, a łączna ich wartość 
przekroczyła 50 000 srebrnych monet (Dzieje Apostolskie 19:11-19).

Innym miastem, gdzie pobyt Pawła się przedłużył, był Korynt. Spędził 
tam 18 miesięcy, zakładając kościół. Później wracał do tego miasta jeszcze 
co najmniej raz czy dwa razy. Korynt, słynący z  handlu i  wyuzdania, leżał 
na jednym z  najbardziej dochodowych szlaków handlowych nad Morzem 
Śródziemnym. Styl życia był tam tak niemoralny, że nawet Rzymianie krę-
cili głowami z  niedowierzaniem, patrząc na ten bezwstyd. Po opuszczeniu 
miasta Paweł napisał dwa listy do tamtejszego kościoła, w których podkreśla 
konieczność oddzielenia się od panującego wokół zepsucia.

Nowy Testament mówi bardzo niewiele na temat kościoła w Rzymie. Po 
raz pierwszy jest on wymieniony w Dziejach Apostolskich jako już istniejący 
i rozwijający się. Paweł miał wielkie marzenie, żeby go odwiedzić i w oczeki-
waniu na tę wizytę napisał do nich list, który okazał się jednym z najbardziej 
wpływowych tekstów apostoła. Z języka, jakim został napisany, wnioskujemy 
o dużej liczbie zarówno Żydów, jak i pogan w tej społeczności. Paweł pisze 
do chrześcijan w Rzymie, że zyskali już opinię wiernych Jezusowi i że jako 
kościół są znani w całym imperium.

Tak się składa, że najcenniejsze listy apostoła Pawła zostały napisane do 
trzech spośród czterech wymienionych powyżej kościołów: do Efezu, Koryntu 
i  Rzymu. Wszystkie trzy pisma zawierają najpełniejszy obraz chrześcijań-
skiego nauczania, jakie wyszło spod pióra apostoła. Dzięki temu będziemy 
mieli okazję odwiedzić te kościoły, omawiając listy apostolskie wchodzące 
w skład Nowego Testamentu.



•
•

•
•

•
•

•

•
•

•
•

• •

•
•

•
••

•
•

•
•

•

•

• •

•

•

•

•
•

•

•

•

•
•

•Tesaloniki

Fry
gia

A
zj

a
A

ch
aj

a
(G

re
cj

a)

A
fr

yk
a

Pa
le

st
yn

a

Sy
ri

a

Cy
lic

ja

Galacja

Bi
ty

ni
a 

i P
on

t

M
ace

donia

It
al

ia

Sy
cy

lia

Cy
pr

Pa
m

fi l
ia

kn
id

os

ef
ez

Be
re

a

Fo
ru

m
 A

pp
ii

pu
te

ol
i rh

eg
iu

m

sy
ra

ku
za

Cy
re

na

Fi
lip

ia N
ea

po
lis

pa
fo

s

M
ile

t
pe

rg
e

li
st

ra

d
er

be

se
le

uc
ja

Ce
za

re
a 

Je
ro

zo
lim

a

A
te

ny

M
ira

sa
lm

on
e

kali l
im

enes

la
se

a

Ta
rs

ko
ry

nt

M
or

ze
 E

ge
jsk

ie

M
or

ze
 C

za
rn

e

ro
do

s

sy
do

n

Tr
es

 Ta
be

rn
ae

rz
ym

M
al

ta

Tr
ac

ja

sa
la

m
in

a

Morze Adriatyckie

A
nt

io
ch

ia ik
on

iu
m

Li
cj

a

ph
oe

ni
x

Eg
ip

t

M
or

ze
 

Śr
ód

zi
em

ne

Kr
et

a

Św
ia

t w
 c

za
sa

ch
 N

ow
eg

o 
Te

st
am

en
tu

pa
tm

os

N
ik

op
ol

is

A
m

fi p
ol

is

ke
nc

hr
ie

s 

Tr
oa

s

A
nt

io
ch

ia



Rozdział 22

LISTY DO PIERWSZYCH CHRZEŚCIJAN

Jak widzieliście, cztery Ewangelie i  Księga 
Dziejów Apostolskich zostały napisane w formie 
biografii i historii. Razem składają się na ponad 
połowę Nowego Testamentu. Jednak pod koniec 
Dziejów Apostolskich styl Nowego Testamentu 
zaczyna się zmieniać. Kolejne 21 ksiąg zostało 
napisanych w formie korespondencji. Nic zatem 
dziwnego, że nazywamy tę część Biblii „listami”. 
(W niektórych językach stosuje się nazwę będącą 
pochodną łacińskiego „epistola”).

W  przeciwieństwie do współczesnej kore-
spondencji, listy Nowego Testamentu nie 
zawierają daty napisania. W  związku z  tym 
nie możemy ich uszeregować w  szczegółowym 
porządku chronologicznym. Zamiast tego Biblia 
grupuje je według autorów, zaczynając od Pawła. 
Mamy w  Nowym Testamencie trzynaście jego 
listów, co oznacza, że napisał najwięcej ksiąg 
biblijnych ze wszystkich autorów. Jego listy są 
tytułowane według ich adresatów, podczas gdy 
inne (z wyjątkiem Listu do Hebrajczyków) nazy-
wają się od imion autorów.

Dziewięć listów Pawłowych zostało wysła-
nych do młodych kościołów. Cztery inne wysłał 
do konkretnych osób. Biblia organizuje jego 

Listy
do Rzymian
1 do Koryntian
2 do Koryntian
do Galacjan
do Efezjan
do Filipian
do Kolosan
1 do Tesaloniczan
2 do Tesaloniczan
1 do Tymoteusza
2 do Tymoteusza
do Tytusa
do Filemona
do Hebrajczyków
Jakuba
1 Piotra
2 Piotra
1 Jana
2 Jana
3 Jana
Judy



215Listy do pierwszych chrześcijan

listy w ten sposób, że te skierowane do kościołów są na początku, a potem 
dopiero mamy listy do pojedynczych adresatów. Pojawiają się w następują-
cym porządku:

Listy do kościołów
•  List do Rzymian (czyli do kościoła w Rzymie),
•  Pierwszy i Drugi List do Koryntian (czyli do kościoła w centrum Grecji),
•  List do Galacjan (czyli do kościołów w regionie Azji Mniejszej zwanym 

Galacją),
•  List do Efezjan (czyli do kościoła w Efezie, prawdopodobnie najwięk-

szej społeczności chrześcijańskiej w Azji Mniejszej),
•  List do Filipian (czyli do kościoła w Filippi, w rejonie Grecji zwanym 

Macedonią),
•  List do Kolosan (czyli do kościoła w  Kolosach, innym mieście Azji 

Mniejszej),
•  Pierwszy i Drugi List do Tesaloniczan (czyli do kościoła w Tesalonikach, 

mieście położonym na północy Grecji).

Listy do indywidualnych adresatów
•  Pierwszy i  Drugi List do Tymoteusza (młodszego współpracownika 

apostoła Pawła, który pozostał w Efezie, żeby pomóc w rozwoju tam-
tejszego kościoła),

•  List do Tytusa (innego współpracownika, którego Paweł zostawił na 
Krecie, żeby umocnił tamtejsze kościoły),

•  List do Filemona (osobistego przyjaciela Pawła i wpływowego członka 
kościoła w Kolosach).

Zauważcie, że listy apostoła Pawła były wysyłane do kilku miast położo-
nych na terenach od Azji Mniejszej po Italię. Mieszkali tam głównie Grecy, 
więc często występowały problemy mieszania biblijnych zasad z grecką kul-
turą. Odniesienia do nich widać w  wielu fragmentach listów Pawłowych. 
Z  wyjątkiem Listu do Rzymian i  Listu do Kolosan, apostoł pisał niemal 
wyłącznie do tych społeczności, które sam założył.

Pozostałe osiem listów w Nowym Testamencie to:
•  dwa listy napisane przez Piotra,
•  trzy listy napisane przez Jana,
•  po jednym liście autorstwa dwóch przywódców kościelnych: Jakuba 

i Judy,
•  jedna księga nieznanego autorstwa (List do Hebrajczyków).



216 Listy do pierwszych chrześcijan

Podczas gdy Paweł pisał do konkretnych kościołów, pozostali autorzy 
zwykle zwracali się do szerszej publiczności, zakładając wzajemne przekazy-
wanie sobie ich listów przez społeczności. Dlatego ich listy nie wymieniają 
bezpośrednich adresatów. Styl tych pism pozwala jednak się domyślić, do 
jakiej grupy były kierowane przede wszystkim.

•  List do Hebrajczyków – do chrześcijan pochodzenia żydowskiego,
•  List Jakuba – do chrześcijan pochodzenia żydowskiego mieszkających 

poza Judeą,
•  Pierwszy List Piotra  – do chrześcijan pochodzenia pogańskiego 

i żydowskiego mieszkających w Azji Mniejszej,
•  Drugi List Piotra  – prawdopodobnie do chrześcijan mieszkających 

w Azji Mniejszej,
•  Pierwszy List Jana – do niesprecyzowanej grupy chrześcijan,
•  Drugi List Jana – do jakiejś kobiety nazwanej „wybraną panią”,
•  Trzeci List Jana – do nieznanego nam skądinąd człowieka imieniem 

Gajus,
•  List Judy – do niesprecyzowanej grupy chrześcijan.
Ze względu na to, że te księgi są skierowane do szerokiej grupy adresatów, 

czasem nazywa się je „listami powszechnymi”.
Jako całość listy Pawłowe i powszechne są dla nas najbardziej wartościo-

wym przeglądem nauk wczesnego Kościoła. Omówienie ich treści rozpocz-
niemy w kolejnym rozdziale. Najpierw jednak dobrze będzie poczynić pewien 
wstęp do każdego z 21 listów osobno. Uczynimy to w takiej kolejności, w jakiej 
pojawiają się one w Nowym Testamencie.

Listy apostoła Pawła do kościołów

List do Rzymian
Ze wszystkich ksiąg biblijnych List do Rzymian zawiera najbardziej sys-

tematyczny wykład doktryny chrześcijańskiej. („Doktryna” oznacza „główne 
nauki i  pojęcia”). W  związku z  tym będziemy często wracać do tego listu 
w kolejnych rozdziałach. Paweł pisze go częściowo po to, żeby się przedsta-
wić chrześcijanom w Rzymie, gdzie większość znała go tylko z imienia. Mając 
nadzieję, że w niedalekiej przyszłości spotka się z nimi, wykorzystuje ten list, 
by zapoznali się z jego naukami głoszonymi podczas podróży po imperium.



217Listy do pierwszych chrześcijan

Oglądaj: 
List do Rzymian, część 1

Oglądaj: 
List do Rzymian, część 2

Pierwszy List do Koryntian
W  przeciwieństwie do relacji z  Rzymianami, Paweł jest chrześcijanom 

w Koryncie dobrze znany. Pisze swój pierwszy list do nich w odpowiedzi na 
listę pytań, którą mu przysłali. Dotyczą one wielu tematów, od małżeństwa 
po zmartwychwstanie i  zbiórkę pieniężną dla ubogich kościołów w  Judei. 
Paweł dowiedział się również (prawdopodobnie od posłańców przekazujących 
pytania), że w korynckim kościele rozłamy podważają jedność wśród braci. 
To go bardzo niepokoi. Odpowiada licznymi ostrzeżeniami przed rozłamem, 
widocznymi w całym tekście listu.

Oglądaj: 
Pierwszy List do Koryntian

Drugi List do Koryntian
Obawy Pawła o  społeczność w  Koryncie zostały w  dużym stopniu roz-

wiane do czasu napisania drugiego listu do niej. Otrzymał wiadomość, że 
Koryntianie z  wdzięcznością przyjęli jego rady z  pierwszego listu i  podjęli 
kroki, by rozwiązać panujące wśród nich problemy. Teraz Paweł wzywa ich 
do rozwijania pobożnego charakteru, do jeszcze głębszego zakotwiczenia 
nadziei w zmartwychwstaniu i do uważania siebie samych za Bożych posłań-
ców dla świata.



218 Listy do pierwszych chrześcijan

Oglądaj: 
Drugi List do Koryntian

List do Galacjan
Tak jak w przypadku Pierwszego Listu do Koryntian Paweł pisze do 

Galacjan po usłyszeniu o  problemach w  tamtejszych kościołach. Do tego 
regionu przybyli nauczyciele pochodzenia żydowskiego, którzy próbowali 
zdyskredytować Pawła i  nauczali, że poganie mogą się stać chrześcijanami 
jedynie poprzez obrzezanie i  przestrzeganie Prawa Mojżeszowego. Paweł 
odpowiada, potępiając tych nauczycieli i  głoszone przez nich poglądy. 
Pokazuje, że Bóg zawsze zamierzał docelowo zastąpić ofiary i rytuały ustano-
wione przez Mojżesza przesłaniem Chrystusa, czyli Ewangelią.

Oglądaj: 
List do Galacjan

List do Efezjan
Kolejny list w Nowym Testamencie, napisany do Efezjan, jest jak klejnot 

koronny w pismach Pawła. Nie jest tak długi jak List do Rzymian, ale rów-
nie znacząco opisuje naturę i zamierzenia Boga. List do Efezjan bardziej niż 
jakakolwiek inna księga przedstawia Boże standardy dla Kościoła. Porównuje 
go do Oblubienicy Chrystusa odzianej w chwałę. W związku z tym powinien 
zachowywać czystość. Dlatego też Paweł poświęca wiele miejsca w tym liście 
osobistej moralności i prawości.

Oglądaj: 
List do Efezjan



219Listy do pierwszych chrześcijan

List do Filipian
Jeśli którykolwiek kościół współczesny Pawłowi zbliżył się do opisywa-

nego przez niego ideału, była to społeczność w  Filippi. Apostoł wyraża się 
o  niej w  samych superlatywach. Filipianie pomagali mu, ponosząc koszty 
jego podróży misyjnych. List do Filipian został napisany w  podziękowaniu 
za ostatni dar, jaki mu przekazali. Korzystając z okazji, Paweł pisze o bezin-
teresowności i  poświęceniu, jakie charakteryzowały życie Jezusa. Mówi, że 
powinni postępować według tego wzoru.

Oglądaj: 
List do Filipian

List do Kolosan
Spośród wszystkich pism Pawłowych dwa najbardziej podobne do sie-

bie listy zostały napisane do Efezjan i  do Kolosan. Mogły powstać w  tym 
samym okresie, a nawet przekazane przez tego samego posłańca. Mimo to 
List do Kolosan jest czymś o wiele więcej niż tylko kopią Listu do Efezjan. 
Nawet jeśli powtarza jakiś wątek, to styl i treść są inne. List do Kolosan jest 
szczególnie wart odnotowania ze względu na sposób wywyższenia Boskości 
Jezusa. W Chrystusie – pisze Paweł – mieszka cieleśnie cała pełnia Bóstwa (List 
do Kolosan 2:9).

Oglądaj: 
List do Kolosan

Pierwszy i Drugi List do Tesaloniczan
Dwa ostatnie listy Pawła do kościołów są adresowane do Tesalonik. Są to 

jedne z najwcześniejszych pism, jakie wyszły spod jego pióra. Tesaloniczanie 
stawiają czoła prześladowaniom i  głęboko zakorzenionym sprzeciwom. To 
oczywiście niesie ze sobą groźbę stałego zniechęcenia. Dlatego Paweł uważa 
za istotne przypomnieć im o zmartwychwstaniu i rychłym powrocie Jezusa 
z nieba, który nazywa „Dniem Pańskim”.



220 Listy do pierwszych chrześcijan

Oglądaj: 
Pierwszy List do Tesaloniczan

Oglądaj: 
Drugi List do Tesaloniczan

Wydaje się, że wśród Tesaloniczan krążył jakiś dokument rzekomo sygno-
wany przez Pawła, w  którym ogłaszano, że Dzień Pański już nastąpił. W 
Drugim Liście do Tesaloniczan Paweł oświadcza, że to jest fałszerstwo i pod-
kreśla, że nie ma powodu do obaw. Tesaloniczanie mogą być absolutnie pewni, 
że gdy Chrystus się pojawi, będą razem z Nim w chwale.

Listy apostoła Pawła do pojedynczych osób

Pierwszy i Drugi List do Tymoteusza
Kiedy Paweł odszedł z  Efezu do Macedonii, wtedy zostawił na miej-

scu Tymoteusza, żeby umacniał kościół efeski (1  List do Tymoteusza 1:3). 
Później Paweł wysłał mu instrukcje w formie listu znanego jako Pierwszy List 
do Tymoteusza. Paweł używa tej korespondencji do podkreślenia prioryte-
tów, jakie powinny rządzić przywództwem jego młodszego współpracownika. 
Szczególnie ważne jest zdrowe nauczanie, które służy zdrowiu duchowemu 
społeczności. Równie ważne jest odpieranie fałszywych nauk, szerzonych 
przez niektórych.

Oglądaj: 
Pierwszy List do Tymoteusza

Paweł kontynuuje ten temat w swym drugim liście do Tymoteusza, gdzie 
powtarza wiele wątków z  poprzedniego. Do tej pory Tymoteusz zdążył już 
opuścić Efez, choć nie jest jasne, dokąd się udał. Paweł raz jeszcze przypo-
mina mu, jak ważne jest głoszenie wyłącznie tych nauk, które służą rozwo-
jowi duchowemu kościoła.



221Listy do pierwszych chrześcijan

Oglądaj: 
Drugi List do Tymoteusza 

List do Tytusa
List apostoła Pawła do Tytusa jest paralelą instrukcji z Pierwszego i 

Drugiego Listu do Tymoteusza. Tytus był innym towarzyszem podróży 
i  zaufanym współpracownikiem apostoła. Paweł pozostawił go na Krecie, 
żeby umacniał nowo powstałe kościoły na tej wyspie (List do Tytusa 1:5). 
Były one niepokojone przez ludzi nazywanych przez Pawła „niekarnymi 
zwodzicielami” głoszącymi poglądy obce prawdziwemu chrześcijaństwu. Tak 
jak w przypadku Tymoteusza, Paweł daje szczegółowe wytyczne w sprawach 
nauczania i radzi, jak zneutralizować wpływ „zwodzicieli”.

Oglądaj: 
List do Tytusa

List do Filemona
Ostatnią księgą w  Nowym Testamencie napisaną przez Pawła jest list 

adresowany do Filemona. Adresat był człowiekiem zamożnym i  posiadał 
niewolnika imieniem Onezym, który jednak od niego uciekł. Potem ucieki-
nier odszukał Pawła w jakimś mieście nie wymienionym z nazwy. Znalazł go, 
nawrócił się i dał się przekonać apostołowi, żeby wrócił do domu. Podczas gdy 
Onezym przygotowuje się do powrotu, Paweł pisze list do jego pana, który 
zostanie dostarczony przez skruszonego niewolnika. Apostoł prosi w  nim 
Filemona, żeby potraktował zbiega łagodnie, a nawet rozważył darowanie mu 
wolności.

Oglądaj: 
List do Filemona



222 Listy do pierwszych chrześcijan

Listy powszechne

List do Hebrajczyków
Jak już wspomnieliśmy, jego autor pozostaje nieznany. Zdaniem niektó-

rych tekst oryginalny był kazaniem do judeochrześcijan. Nie zaczyna się od 
pozdrowień typowych dla korespondencji. Zamiast tego, przechodzi od razu 
do rzeczy z pominięciem jakichkolwiek wstępów.

Od razu widać, że autor zakłada, iż jego adresaci świetnie znają Stary 
Testament. Prawie każdy akapit czerpie z historii, przykładów i stwierdzeń 
znanych z hebrajskich Pism – stąd taka, a nie inna nazwa całej księgi.

Podstawowym zamierzeniem autora jest ukazanie, że błogosławieństwa 
w Chrystusie dalece przewyższają te, które gwarantowało Prawo Mojżesza. 
Wprawdzie List do Hebrajczyków różni się znacznie pod względem stylistycz-
nym od Listu do Galacjan, lecz obie księgi kończą się tym samym wnioskiem – 
mianowicie, że śmierć Jezusa zastępuje Przymierze Mojżeszowe Nowym 
Przymierzem między Bogiem a ludzkością.

Oglądaj: 
List do Hebrajczyków

List Jakuba
Podobnie jak List do Hebrajczyków, został napisany do judeochrześcijan, 

a  jego autorem był jeden z braci Jezusa. Jakub [zwany Młodszym – przyp. 
tłum.] został przywódcą kościoła w Jerozolimie niedługo po zmartwychwsta-
niu Jezusa. Księga nosząca jego imię, pisana w  bardzo praktycznym tonie, 
wzywa do pokoju, wrażliwości w stosunku do innych, współczucia i modlitwy.

Oglądaj: 
List Jakuba

Pierwszy i Drugi List Piotra
Praktyczny ton Listu Jakuba ciągnie się przez kolejne dwie księgi Nowego 

Testamentu, czyli w listach znanych jako Pierwszy i Drugi List Piotra. Wydaje 



223Listy do pierwszych chrześcijan

się, że w przeciwieństwie do Jakuba, Piotr adresuje swoje listy do braci pocho-
dzenia pogańskiego. Pisze, że dawniej oddawali się wszelkim pogańskim nie-
godziwościom, od pijaństwa po bałwochwalstwo (1  List Piotra 4:3). Teraz 
wzywa ich do odwrócenia się od takich rzeczy.

Pierwszy List Piotra napisany do chrześcijan w Azji Mniejszej zajmuje się 
rychłymi prześladowaniami, jakie mają dotknąć adresatów. W pięciu różnych 
miejscach tej stosunkowo krótkiej księgi Piotr mówi o cierpieniu, jakie będą 
znosić. Jego przewidywania okazały się słuszne, bo jedne z najbardziej suro-
wych prześladowań wczesnego Kościoła wybuchły właśnie w Azji Mniejszej 
w pierwszym wieku.

Oglądaj: 
Pierwszy List Piotra

Co ciekawe, przechodząc do Drugiego Listu Piotra nie widzimy dalszych 
wzmianek o prześladowaniach, które tak mocno charakteryzowały poprzedni 
tekst. Może dlatego, że drugi list był skierowany do nieco innej grupy kościo-
łów. List nie wskazuje jednak, które to mogły być społeczności. Widać jednak, 
że tym razem chodzi Piotrowi nie tyle o sprzeciw zewnętrzny wobec kościoła, 
co o wewnętrzne głosy promujące nauki sprzeczne z doktryną chrześcijańską. 
Piotr nazywa tych ludzi „fałszywymi nauczycielami” (2 List Piotra 1:1).

Oglądaj: 
Drugi List Piotra

Pierwszy, Drugi i Trzeci List Jana
W  listach apostoła Jana również widać troskę o  szkodliwą działalność 

fałszywych nauczycieli. Jan pisze o „antychrystach” (ludziach sprzeciwiają-
cych się Jezusowi), którzy pojawili się wśród braci. Wydaje się, że ludzie ci 
podważali przekonanie miejscowych braci, iż chrześcijanie otrzymają życie 
wieczne. Celem Pierwszego Listu Jana jest przywrócenie tej pewności. To 
napisałem wam, którzy wierzycie w imię Syna Bożego, abyście wiedzieli, że macie 
życie wieczne (1 List Jana 5:13). W liście autor zapewnia czytelników, że ich 
grzechy są odpuszczone, ponieważ naprawdę są dziećmi Bożymi.



224 Listy do pierwszych chrześcijan

W Drugim i Trzecim Liście Jan pisze z dumą o przyjaciołach, którzy 
odrzucili fałszywe nauczanie i nadal „chodzą w prawdzie”. Te dwa listy są 
jakby dwiema krótkimi notatkami, napisanymi w  pośpiechu do bliskich 
znajomych. Pokazują jednak czułość, z jaką Jan traktował innych członków 
Kościoła.

Oglądaj: 
Pierwszy, Drugi i Trzeci List Jana

List Judy
Ostatni list w Nowym Testamencie został napisany przez człowieka, który 

przedstawia się jedynie jako „Juda, sługa Jezusa Chrystusa, a brat Jakuba”. 
W historii wczesnego Kościoła było dwóch ważnych ludzi imieniem Jakub. 
Jeden był apostołem i  bratem Jana. Został on stracony przez Heroda nie-
długo po tym, jak powstał Kościół (Dzieje Apostolskie 12:2). Drugi był bra-
tem Jezusa i to on napisał List Jakuba.

Juda prawdopodobnie był bratem drugiego z  Jakubów, co czyniłoby 
go również bratem Jezusa. Jednak zamiast o  tym pisać, przedstawia się 
jako sługa Jezusa. Być może uważał, że jest niegodny, by nazywać się Jego 
bratem, skoro wraz z całą rodziną nie chciał w Niego uwierzyć (Ewangelia 
Jana 7:5).

Przesłanie Listu Judy jest całkiem podobne do tego z Drugiego Listu 
Piotra, co może sugerować, że Piotr i Juda blisko współpracowali. Podobnie 
jak Piotr, Juda pisze w  sprawie problemu fałszywych nauczycieli. W  tym 
przypadku zaprzeczali oni prawdzie o Jezusie i odrzucali potrzebę świętości 
w życiu moralnym chrześcijan.

Oglądaj: 
List Judy

Spójrzmy naprzód
Po tym krótkim wstępie jesteście gotowi zagłębić się w przesłanie nowote-

stamentowych Listów. W kolejnych czterech rozdziałach przyjrzymy się bliżej 



225Listy do pierwszych chrześcijan

nauczaniu każdego z nich. Zamiast jednak robić to oddzielnie i szczegółowo, 
zbadamy główne wątki poruszane w tej części Biblii. Po zapoznaniu się z nimi 
możecie samodzielnie przeczytać każdy z Listów i pełniej zapoznać się z ich 
treścią.



Rozdział 23

TEOLOGIA LISTÓW

Słowo „teologia” oznacza „studiowanie zagadnień dotyczących Boga”. 
Zatem cała Biblia jest związana z  teologią. Jednakże Listy Nowego 
Testamentu dają nam takie zrozumienie biblijnej teologii, jakiego nie znaj-
dziemy u Proroków, ani nawet w Ewangeliach.

Na przykład dzięki Listom w pełni rozumiemy znaczenie Osoby i dzieła 
Chrystusa. Ewangelie mówią nam, jak żył i  czego nauczał. Listy wyjaśniają 
znaczenie Jego życia, a szczególnie Jego śmierci. Dają nam również pełniejsze 
spojrzenie na Jego Boskość.

Listy poszerzają również nasze pojmowanie Ducha Świętego. W Starym 
Testamencie był On zawsze związany z  Bogiem, a w  Nowym Testamencie 
objawia się jako odrębna Osoba Boga, przedstawiana jako równa Bogu 
i Jezusowi Chrystusowi. To sprawiło, że wczesny Kościół mówił o Bogu Ojcu, 
Bogu Synu i Bogu Duchu Świętym.

Bóg Ojciec
Ciekawe, że Listy nie zajmują się zgłębianiem natury Boga Ojca. Zakładają 

po prostu, że czytelnik zna już Stary Testament i  jego obszerne objawienie 
charakteru Boga. Nowy Testament o wiele szerzej przedstawia Osobę Jezusa 
i Jego Boską naturę.

Mimo to Listy dodają pewne ważne informacje na temat Ojca. Pokazują 
szczególnie Jego plan, według jakiego postępuje wobec ludzkości od 
momentu stworzenia. Paweł nazywa go „odwiecznym”. Mówi, że został on 
ustalony jeszcze przed założeniem świata (List do Efezjan 1:3-11; 3:11). Jego 
motywacją było Boże pragnienie posiadania osobistej i wiecznej relacji z każ-
dym człowiekiem. Paweł ujmuje jej istotę mówiąc, że Bóg pragnie, byśmy 



227Teologia Listów

nazywali Go „Abba”, co jest najczulszym określeniem hebrajskim, używanym 
przez dziecko w stosunku do jego ojca (List do Rzymian 8:15; List do Galacjan 
4:6-7).

Lecz już na początku czasu Bóg spojrzał w  przyszłość i  widział, że nad 
relacją pomiędzy Nim a  ludzkością gromadzą się ciemne chmury zagroże-
nia w postaci grzechu. Wiedział, że stworzy on taką barierę, ponieważ sama 
natura Boga nie da się pogodzić z czynieniem zła. Jak przypomina Jakub: Bóg 
nie może być kuszony do złego ani sam nikogo nie kusi (List Jakuba 1:13). Jest 
to echo słów proroka Habakuka, który napisał: Twoje oczy są tak czyste, że nie 
możesz patrzeć na zło ani widzieć bezprawia (Księga Habakuka 1:13).

Bóg wiedział, jak zareagujemy w głębi serca na grzech, kiedy zostaniemy 
przez niego zepsuci. Stawanie przed Bogiem nie będzie już radością, bo wina 
i  potępienie spowodują, że Jego obecność nas zabije. Aby temu zaradzić 
i zapewnić trwałą relację między Nim a nami, Bóg musiał dokonać zadość-
uczynienia za grzech. W  ramach odwiecznego planu postanowił zrobić to 
na własny koszt, posyłając na świat swego Syna, żeby stał się człowiekiem, 
umarł na krzyżu i żeby Jego śmierć anulowała konsekwencje grzechu.

To znaczy, że Bóg przewidział śmierć Jezusa już w  momencie stworze-
nia. W Dniu Pięćdziesiątnicy apostoł Piotr powiedział, że Jezus został zabity 
zgodnie z  powziętym postanowieniem Boga oraz tym, co przedtem wiedział 
(Dzieje Apostolskie 2:23). Później, w  swoim pierwszym liście, Piotr napi-
sał, że śmierć Chrystusa była postanowiona przed założeniem świata (1 List 
Piotra 1:19-20).

Biblia nie objawia, dlaczego Bóg podjął takie a nie inne kroki. Czy mógł 
rozwiązać ten problem inaczej? Być może. Biblia mówi po prostu, że posta-
nowił przyjąć śmierć Jezusa jako karę w zastępstwie nas wszystkich, którzy 
zasłużyliśmy na nią poprzez popełnienie grzechu (1  List Piotra 2:21-25). 
Przepowiedział to prorok Izajasz, który napisał:

Lecz On był zraniony za nasze występki, starty za nasze nieprawości. Kara 
dla naszego pokoju była na Nim, a  Jego ranami zostaliśmy uzdrowieni. 
Wszyscy jak owce zbłądziliśmy, każdy z nas zboczył na swą drogę, a PAN 
włożył na Niego nieprawość nas wszystkich.

Księga Izajasza 53:5-6

Skoro Bóg podjął taką decyzję dotyczącą Jezusa jeszcze przed stworze-
niem czasu, to należałoby się spodziewać, że pojawi się On na świecie od 
razu po popełnieniu pierwszego grzechu wśród ludzi. A jednak, z powodów 
znanych tylko Jemu, Bóg postanowił opóźnić narodzenie Jezusa o wiele wie-



228 Teologia Listów

ków. W tym czasie dał swoim starotestamentowym prorokom jedynie zarys 
tego, co miał w planie. Nawet Jego aniołowie nie mieli wglądu w Jego szcze-
gółowe zamierzenia (1 List Piotra 1:10-12). Dopiero apostołom i prorokom 
w pierwszym Kościele Bóg objawił pełen zakres swego tajemnego planu (List 
do Efezjan 3:4-5).

W  międzyczasie przygotował przyjście Mesjasza, zawierając z  Izraelem 
szereg przymierzy. Prawo Mojżeszowe stanowiło zatem pewien etap przej-
ściowy, służący jako przygotowanie gruntu dla Jezusa. List do Galacjan porów-
nuje Prawo do specjalnego niewolnika, dobrze znanego w greckich domach, 
który opiekował się dziećmi, dopóki nie dorosły. Niewolnik ten (zwany paida-
gogos, „prowadzący dzieci”  – przyp. tłum.) kontrolował każdy ruch dziecka 
w czasie dnia. Kiedy jednak dorosło, niewolnik tracił nad nim władzę. Paweł 
pisze, że tak samo się stało z Prawem Mojżeszowym, gdy pojawił się Jezus 
(List do Galacjan 3:23-4:4). Jego przesłanie zastąpiło zewnętrzne przepisy 
i rytuały przekazane przez Mojżesza.

List do Galacjan mówi, że celem Prawa Mojżeszowego było przyprowa-
dzenie ludzkości do Chrystusa. Prawo i związane z nim przymierza stanowiły 
przygotowanie na przyjście Jezusa na kilka konkretnych sposobów.

•  Po pierwsze, poprzez relacje z Izraelitami Bóg pokazywał im, jaka jest 
Jego natura. To pozwala nam dostrzec różnicę między Nim a pogań-
skimi koncepcjami bóstwa.

•  Po drugie, dzięki ofiarom i  rytuałom w  Izraelu Bóg pokazywał, jak 
poważną sprawą jest grzech. Stałe składanie zwierząt w ofierze przy-
pominało im o śmiertelnych konsekwencjach grzechu.

Bóg używał również fizycznych elementów sprawowania żydowskiego 
kultu w nauce na temat duchowej rzeczywistości. List do Hebrajczyków poka-
zuje, że nawet projekt przybytku i  system ofiarniczy miały symbolizować 
głębsze prawdy duchowe (List do Hebrajczyków 9:8-9). Arcykapłan składa-
jący ofiary zapowiadał dzieło Jezusa (List do Hebrajczyków 8:1-3). Miejsce 
Najświętsze, najbardziej niedostępna część przybytku, symbolizowało niebo 
i nasze ostateczne przeznaczenie (List do Hebrajczyków 8:1-2; 9:24).

To utożsamienie Miejsca Najświętszego z niebem było naturalne, skoro 
Stary Testament mówi, że Bóg zasiada w  Miejscu Najświętszym nad arką 
przymierza pomiędzy cherubami, natomiast Nowy Testament pokazuje 
Go jako zasiadającego na niebiańskim tronie. Zasłona strzegąca wejścia 
do Miejsca Najświętszego również symbolizowała wejście do sali tronowej 



229Teologia Listów

świątyni Boga w  niebie, co stało się możliwe przez śmierć Jezusa (List do 
Hebrajczyków 10:19-20).

Bóg Syn
Mówiąc krótko, wszystkie dzieła Boga w Starym Testamencie wskazywały 

na Jezusa i Jego dzieło. Poprzez obietnice, proroctwa i symbolikę Bóg używał 
starotestamentowych wydarzeń jako typów (czyli zapowiedzi) tego, co miał 
uczynić Mesjasz. Dlatego Nowy Testament ma nam pomóc w zrozumieniu, 
kim On jest. I robi to na dwa sposoby.

•  Po pierwsze, poprzez starotestamentowe typy (zapowiedzi) oraz pro-
roctwa wyjaśnia znaczenie Osoby i dzieła Jezusa.

•  Po drugie, Nowy Testament odsłania te prawdy na Jego temat, które 
Bóg objawił dopiero po Jego przyjściu.

To drugie podejście jest szczególnie wyraźne w  Listach. Podobnie jak 
Ewangelia Jana, ogłaszają one Boskość Jezusa. List do Filipian mówi, że 
był On równy Ojcu (List do Filipian 2:5-6). Ale nie pragnął trzymać się tej 
uprzywilejowanej pozycji. Zamiast tego przyjął postać człowieka i przyjął rolę 
sługi wśród ludzi. Poza tym był posłuszny wszystkiemu, do czego powołał Go 
Ojciec, aż do śmierci krzyżowej (List do Filipian 2:7-8).

W związku z tym Bóg wzbudził Go z martwych i przywrócił do poprzed-
niej chwały na wysokości Jego majestatu. Dał Mu również władzę nad wszel-
kim stworzeniem, aby w końcu zgięło się przed Nim każde kolano, zmuszone 
uznać w Jezusie Pana (List do Filipian 2:9-11). Właśnie dlatego apostołowie 
szli i głosili wszędzie, że Jezus jest zmartwychwstałym Panem.

Dwa Listy  – do Kolosan i do Hebrajczyków – opisują Boskość Chrystusa 
we wspaniałym, obrazowym stylu. List do Kolosan uwielbia Jezusa jako 
widzialny obraz niewidzialnego Boga, nadrzędny wobec wszelkiego stworze-
nia (List do Kolosan 1:15).

•  W Jezusie zamieszkała cieleśnie cała pełnia Bóstwa (List do Kolosan 
2:9). Dlatego powiedział do swoich uczniów: Kto mnie widział, widział 
Ojca (Ew. Jana 14:9).

•  Poza tym On jest ponad wszelką władzą i  zwierzchnością (List do 
Kolosan 2:10,15).

•  Wszystko, co zostało stworzone, czy to w niebie, czy na ziemi, powstało 
z  Jego inicjatywy. Całe stworzenie jest podtrzymywane w  istnieniu 
i porządku wyłącznie dzięki Jego mocy (List do Kolosan 1:16-18).

Podobnym językiem posługuje się autor Listu do Hebrajczyków, opisując 
Jezusa jako:



230 Teologia Listów

•  Syna Bożego,
•  Stwórcę świata,
•  Odbicie chwały Boga,
•  Dokładny wyraz Bożej natury,
•  Siedzącego po prawicy Boga,
•  Tego, któremu poddani są wszyscy aniołowie.
Dalej List do Hebrajczyków mówi w rozdziale drugim, że Jezus był rów-

nież w pełni człowiekiem, kiedy żył na ziemi. Tutaj jest przedstawiany jako:
•  niższy od aniołów,
•  cierpiący,
•  dzielący ludzką naturę z tymi, których zbawia,
•  nazywający nas swymi braćmi i siostrami,
•  mający udział w ciele i krwi,
•  mający udział w śmierci,
•  podobny do nas w każdym aspekcie (z wyjątkiem grzechu).
Słowem, pierwsze dwa rozdziały Listu do Hebrajczyków stanowią naj-

silniejsze w  całej Biblii potwierdzenie, że Jezus jest w  pełni człowiekiem i 
w pełni Bogiem jednocześnie.

Jak widzieliśmy, wielu Żydów w pierwszym wieku miało problem z uwie-
rzeniem w Jezusa z powodu Jego twierdzeń o własnej Boskości. Dla ówcze-
snych Greków przeszkodą w  uwierzeniu często była idea, że stał się czło-
wiekiem. Wielu z nich uważało, że Bóg skalałby się, przyjmując śmiertelne, 
ludzkie ciało. W  związku z  tym niektórzy ludzie wierzący w  Jezusa zaczęli 
nauczać, że przebywając na ziemi, nie miał On fizycznego ciała. Apostoł Jan 
nazywał tych nauczycieli „fałszywymi prorokami” (1  List Jana 2:22; 4:1-
2). Można przypuszczać, że byli oni protoplastami ruchu, który niepokoił 
Kościół przez kilkadziesiąt lat. Jego członkowie uważali, że Jezus był jedynie 
jakąś istotą duchową, ale nigdy nie stał się człowiekiem. Wprawdzie z wyglądu 
przypominał człowieka, ale na tej samej zasadzie jak opisywani w Biblii anio-
łowie, którzy chwilowo przybierali ludzką postać.

Dlatego Jan zaczyna swój pierwszy list od podkreślenia, że on sam jest 
naocznym świadkiem człowieczeństwa Jezusa. Towarzyszył Mu wielokrotnie. 
Dotykał Go własnymi rękami (1 List Jana 1:1). Jan wie z całą pewnością, że 
Jezus miał ciało z krwi i kości tak jak my. W związku z tym nie waha się potę-
pić każdego, kto podważa tę prawdę albo zaprzecza, że Jezus jest Mesjaszem. 
Takie twierdzenia pochodzą zdaniem Jana od antychrysta (1 List Jana 2:22; 
4:3), które to określenie oznacza osobę lub moc sprzeciwiającą się Jezusowi.



231Teologia Listów

Chrystus i szatan
Dowodząc człowieczeństwa Jezusa, List do Hebrajczyków pokazuje, 

w  jaki sposób Jego fizyczna śmierć posłużyła Bogu do pokonania szatana. 
W Ogrodzie Eden Bóg powiedział Ewie, że jeden z  jej potomków zmiażdży 
głowę szatana, otrzymując przy tym ukąszenie w piętę (Księga Rodzaju 3:15, 
zob. str. 43). Biblia nie rozwija tego tematu aż do drugiego rozdziału Listu do 
Hebrajczyków. Tam dowiadujemy się, że przez swą śmierć Jezus całkowicie 
pozbawił szatana jego mocy (List do Hebrajczyków 2:14-15).

W  jaki sposób Jezus mógł zniszczyć moc szatana umierając? Kluczem 
do odpowiedzi wydaje się być nie tyle sam fakt bezpośredniego pokonania 
szatana przez Jezusa, ile to, co On zrobił dla ludzkości umierając na krzyżu. 
Jeśli boimy się śmierci, siły zła mogą wykorzystywać strach, żeby nas zastra-
szać i manipulować nami. Ale ponieważ śmierć i zmartwychwstanie Jezusa 
zapewniają pełne odpuszczenie grzechów, mamy ufność, że posiadamy życie 
wieczne. Ta ufność pozwala nam wyzbyć się strachu przed śmiercią, a co za 
tym idzie, daje wolność do przeciwstawienia się wszelkiej presji. Mówiąc 
o  zmartwychwstaniu, apostoł Paweł obrazuje to następująco: Połknięta jest 
śmierć w  zwycięstwie. Gdzież jest, o  śmierci, twoje żądło? Gdzież jest, o  piekło, 
twoje zwycięstwo? a potem dodaje: Dzięki niech będą Bogu, który nam dał zwy-
cięstwo przez naszego Pana Jezusa Chrystusa (1 List do Koryntian 15:54-57).

Ponieważ strach przed śmiercią już nas nie dławi, szatan nie może go 
używać przeciwko nam. Jego władza nad nami została złamana. Tak jak wąż, 
którego głowa jest zmiażdżona (pamiętacie, jak szatan pojawił się w Ogrodzie 
Eden pod postacią węża), już nam nie zagraża. Mimo to był zdolny zadać 
śmiertelny cios Jezusowi. Ponieważ jednak trzy dni później Jezus powstał 
z martwych, ten cios nie był ostateczny. Nie uczynił większej szkody niż uką-
szenie w piętę, które może się zdarzyć komuś, kto nadepnie wężowi na głowę. 
Koniec końców, drugi rozdział Listu do Hebrajczyków pozwala nam zrozu-
mieć metaforykę zmiażdżenia głowy i  ukąszenia w  pietę z  Księgi Rodzaju 
3:15.

Krzyż: tajna broń Boga
Jak na ironię, Ewangelia Jana mówi nam dwukrotnie, że to sza-

tan nakłonił Judasza do zdrady Jezusa (Ewangelia Jana 13:2, 27). Pod 
pewnym względem ukrzyżowanie Jezusa było pomysłem szatana. Nie 
miał jednak pojęcia, co Bóg miał zamiar osiągnąć w związku z tym. To 
może tłumaczyć, dlaczego Boskie plany były przez tyle wieków Starego 



232 Teologia Listów

Testamentu okryte tajemnicą. Nie mówiąc ani prorokom, ani aniołom 
o  szczegółach przyszłego dzieła Jezusa, Bóg ukrył tym samym swoje 
intencje przed szatanem.

W  podobny sposób mówi Paweł o  Bożej mądrości ukrytej przed 
„władcami tego świata” – tego określenia używają Paweł i Jan w odnie-
sieniu do szatana i  jego zastępów (Ewangelia Jana 12:31-33; 14:30). 
Paweł pisze dalej, że gdyby „władcy tego świata” znali te tajemne plany 
Boże, to „nie ukrzyżowaliby Pana chwały” (1 List do Koryntian 2:6-8). 
Gdyby Bóg objawił wcześniej, jaki będzie skutek śmierci Jezusa dla sza-
tana i jego sił, wówczas zorientowaliby się, że krzyżują Jezusa na własną 
zgubę. Wtedy zamiast kusić Judasza, żeby zdradził Pana, szatan robiłby 
wszystko, żeby ukrzyżowaniu zapobiec.

Chrystus jako Arcykapłan
Mimo że Biblia porównuje cios zadany Jezusowi przez szatana do uką-

szenia w piętę, w żadnym wypadku nie wolno nam umniejszać cierpień Pana 
na krzyżu. Przeszedł przez cały ból, jaki może czuć torturowane ciało. List do 
Hebrajczyków mówi, że musiał we wszystkim upodobnić się do braci, aby stał się 
miłosiernym i  wiernym najwyższym kapłanem wobec Boga dla przebłagania za 
grzechy ludu (List do Hebrajczyków 2:17). Według Prawa Mojżeszowego arcy-
kapłan był wybrany po to, by wstawiać się przed Bogiem za lud. Ponieważ 
arcykapłani podlegali tym samym słabościom co ludzie, którym służyli, mogli 
ich reprezentować ze współczuciem (List do Hebrajczyków 5:1-2).

Tak samo jest w  przypadku Chrystusa. Ponieważ sam przeszedł przez 
próby i cierpienia, może nam współczuć w naszych chwilach niedoli (List do 
Hebrajczyków 2:18). Dlatego Listy przedstawiają nam Jezusa jako stojącego 
przed Bogiem Ojcem, aby stale wstawiać się za nami przed Jego tronem (List 
do Rzymian 8:34; List do Hebrajczyków 7:25; 1 List Jana 2:1).

Bóg Duch Święty
Duch Święty przyłącza się do Chrystusa w ramach tego wstawiennictwa. 

List do Rzymian 8:26-27 opisuje Ducha, jak przeszukuje nasze serca, rozpo-
znając pragnienia, których nawet nie potrafimy nazwać, a następnie wyraża 
je przed Bogiem Ojcem. Jest to jeden z kilku kluczowych fragmentów Nowego 
Testamentu, które przypisują Duchowi Świętemu cechy osobowe.

Udzielając ostatnich wskazówek apostołom, Jezus powiedział im, żeby 
głosili Jego przesłanie wszystkim narodom, chrzcząc ich w imię Ojca, i Syna, 



233Teologia Listów

i Ducha Świętego (Ewangelia Mateusza 28:19). Wydaje się, że mówiąc w ten 
sposób, potraktował Ducha Świętego jako osobnego, ale równego Ojcu 
i Synowi. Podobny język widzimy w Pawłowym błogosławieństwie pod koniec 
2  Listu do Koryntian: Łaska Pana Jezusa Chrystusa, miłość Boga i  wspólnota 
Ducha Świętego niech będzie z wami wszystkimi (2 List do Koryntian 13:14).

Według nauczania Nowego Testamentu Duch Święty jest partnerem pozo-
stałych Osób Boga w  wypełnianiu planu zainicjowanego przez Boga Ojca. 
Po pierwsze, Duch Święty prowadził proroków, apostołów i innych autorów 
ksiąg biblijnych. W ostatnim tygodniu swego życia Jezus obiecał apostołom, 
że Duch Święty wprowadzi ich we wszelką prawdę (Ewangelia Jana 16:13).

Zgodnie z  tym, co powiedział, apostołowie podkreślali później, że 
Duch Święty udzielił im prawdy, której nauczali. Podobnie było w  Starym 
Testamencie, gdy Duch Święty prowadził proroków (2  List Piotra 1:20-
21). Paweł napisał do Koryntian, że jego przesłanie nie zostało przez niego 
wymyślone. On jedynie relacjonuje wszystko, co Duch mu objawił (1 List do 
Koryntian 2:10-13). W innym miejscu stwierdził, że to Duch Święty odsło-
nił odwieczny plan Boży apostołom i prorokom wczesnego Kościoła (List do 
Efezjan 3:4-5). A Piotr, pisząc z własnego doświadczenia, potwierdził ten fakt 
(1 List Piotra 1:10-12).

Po drugie, Duch Święty udzielił apostołom niezwykłej mocy, tak że uzdra-
wiali ludzi z nieuleczalnych chorób w jednej chwili (Dzieje Apostolskie 5:12-
16; 19:11-12). Według Listu do Hebrajczyków Duch Święty dał im te zdolno-
ści, żeby pokazać, że Bóg rzeczywiście przyznaje się do ich głoszenia (List do 
Hebrajczyków 2:3-4).

Po trzecie, Duch Święty wzmacniał Kościół szczególnymi umiejętno-
ściami i  zdolnościami, które dawał poszczególnym chrześcijanom (1  List 
do Koryntian 12:8-10). Te dary wyposażały nowo założone społeczności 
w niezbędne środki do przeżycia w świecie, który często był do nich wrogo 
nastawiony.

Po czwarte, Duch Święty nawiązuje osobistą relację z każdym chrześcija-
ninem, tak że Duch Boży i duch wierzącego mają bliską wzajemną więź. Tak 
bliską, że Paweł nazywa ją „zamieszkiwaniem Ducha” w człowieku (List do 
Rzymian 8:9-11). Tak jakby Duch Święty urządził sobie w  nas mieszkanie. 
Paweł w  kilku swoich listach nazywa ciało chrześcijanina świątynią Ducha 
Świętego (1 List do Koryntian 3:16; 6:19). Dzięki temu zamieszkiwaniu Duch 
przydaje chrześcijanom środków niezbędnych do duchowego wzrostu.



234 Teologia Listów

Wzajemna relacja Ojca, Syna i Ducha
Zatem podsumowując, Nowy Testament stwierdza, że Bóg objawia się 

w  trzech odrębnych Osobach, którymi są Ojciec, Syn i  Duch Święty. Nie 
oznacza to, że są Oni trzema Bogami. Mimo objawiania się w trzech odręb-
nych Osobach, On jest jednym i  jedynym Bogiem. Trzeba przyznać, że jest 
to rzeczywistość trudna do ogarnięcia ludzkim rozumem. Ponadto warto 
zauważyć, że autorzy ksiąg Nowego Testamentu w ogóle nie zajmują się pre-
cyzyjnym wyjaśnieniem wzajemnych relacji między Ojcem, Synem i Duchem 
Świętym. Jeśli w ogóle poruszają ten temat, to w kilku zdaniach przy jakiejś 
innej okazji. Pismo nigdzie nie wykłada nam, jak trzy Osoby mogą stanowić 
Jednego Boga.

To sprawia, że chrześcijanie sami muszą zmagać się z  tą tajemnicą. 
Większość osób próbuje sobie ten paradoks jakoś zobrazować przy pomocy 
analogii. Najczęściej porównują Bożą naturę do znanych sobie przykładów 
trzech odrębnych zjawisk będących mimo to jedną całością.

Jednym z nich jest owoc, na przykład pomarańcza. Wewnątrz skórki znaj-
duje się miąższ, a jeszcze głębiej nasiona. Skórka nie jest całym owocem, ale 
jest pomarańczą. To samo można powiedzieć o miąższu i nasionach. Są poma-
rańczą, ale nie całą. Cały owoc to skórka, miąższ i nasiona.

Tak samo jest z  Bogiem. Jezus nie jest pełnią Jedynego Boga, ale jest 
w pełni Bogiem. Ma w sobie pełnię Boskości. Podobnie jest z Bogiem Ojcem 
i Bogiem Duchem Świętym – jedna i druga Osoba Boga Jedynego jest w pełni 
Bogiem. Żadna z nich jednak nie jest Bogiem Trójjedynym. Są Nim jedynie 
wszystkie trzy Osoby.

Jeśli jednak każda z Nich jest odrębna, to jak można mówić o nich w licz-
bie pojedynczej? Dlaczego mamy jednego Boga? Ponieważ działają jako całość, 
posiadając jedną wspólną istotę (naturę), jedną wolę i jeden wspólny cel. Te 
trzy Osoby są tak mocno scalone, że Nowy Testament czasem używa takich 
określeń jak „Duch Boży”, „Duch Chrystusowy” i „Duch Święty” zamiennie.

A jednak, mimo że wszystkie trzy Osoby są sobie równe co do natury 
(istoty), Chrystus i Duch Święty dobrowolnie poddali się przywództwu Ojca. 
Nowy Testament opisuje Ojca jako głowę Chrystusa (1  List do Koryntian 
11:3). Pismo mówi, że zarówno Jezus, jak i  Duch Święty są posłani przez 
Ojca do wypełnienia ich misji na ziemi (Ewangelia Jana 8:42; 15:26; 16:4). 
Dalej, Duch Święty poddaje się Jezusowi, żeby Chrystus został uwielbiony 
(Ewangelia Jana 15:26).



235Teologia Listów

To poddanie Jezusa widzimy również w Jego modlitwie na dzień przed 
śmiercią. Błagał Ojca, żeby ukrzyżowanie mogło Go ominąć. Zakończył jednak 
modlitwę słowami: niech się stanie Twoja wola (Ewangelia Mateusza 26:42). 
Inny obraz poddania widzimy w 1 Liście do Koryntian 15:24-28. Tutaj Paweł 
pisze, że Chrystus będzie rządził w  swoim królestwie, aż wszystko w  tym 
świecie zostanie Mu poddane. Kiedy to nastąpi, odda całą władzę z powrotem 
w ręce Ojca, od którego ją otrzymał, i podda Mu się sam.

Podsumowując i  ryzykując nadmierne uproszczenie, można powiedzieć, 
że Bóg Ojciec reprezentuje to, jak bardzo Bóg jest inny od nas i  od całego 
pozostałego stworzenia. Czasem określa się to mianem „transcendentnego” 
aspektu Jego natury.

Bóg-Syn jest uosobieniem elementu poświęcenia w  Bożym charak-
terze. Ponadto Jego życie na ziemi i  służba arcykapłańska w  niebie uka-
zują nasze podobieństwo do Boga (bo zostaliśmy stworzeni na Jego obraz 
i podobieństwo).

Natomiast Duch Święty, który zazwyczaj jest w  Biblii pokazywany jako 
bezpośrednio działający w  życiu ludzi, reprezentuje głęboką więź między 
Duchem Bożym a  duchem ludzkim. Dzięki niej Bóg uzdalnia ludzkość do 
wykroczenia poza jej przeszłość. W  kolejnych rozdziałach zobaczymy, jak 
Bóg wzywa nas do lepszego życia i jak Duch działa w nas, żebyśmy mogli to 
osiągnąć.



Rozdział 24

GRZECH I ODPUSZCZENIE W LISTACH

Nowy Testament naucza, że każdy człowiek rodzi się z wewnętrzną zdol-
nością odróżniania dobra od zła (List do Rzymian 1:20-32). Paweł wskazuje, 
że istnieją określone ludzkie wartości  – miłość, radość, pokój, uprzejmość, 
dobroć, wiarygodność, łagodność czy opanowanie – które w każdym społe-
czeństwie są uważane za właściwe. Nikt nigdy nie zakazał ich prawnie (List 
do Galacjan 5:22-23).

Jeśli jednak rozpoznajemy wewnętrznie, że są to wartości pozytywne, to 
wszystkie im przeciwne muszą być złe. Dlatego nawet nie posiadając przy-
wileju znajomości Biblii, ludzkość uznaje wiele rodzajów zachowań jako złe 
i  niewłaściwe. Mimo to nie istnieje coś takiego jak powszechna, właściwa 
wszystkim ludziom skłonność do czynienia dobra. Wszyscy bowiem zgrzeszyli 
i są pozbawieni chwały Boga (List do Rzymian 3:23).

Ponadto grzech staje się nawykiem. Trzyma nas w  swoich szponach. 
Ujawniając swoją własną walkę z  grzechem, Paweł zauważa: Mam bowiem 
upodobanie w prawie Bożym według wewnętrznego człowieka. Nie czynię bowiem 
dobra, które chcę, ale zło, którego nie chcę, to czynię (List do Rzymian 7:14-25).

Gdy Bóg nadał swoje Prawo Izraelowi, świadomość grzechu wzrosła. 
Paweł wyznaje, że nigdy nie myślał, że pożąda, dopóki nie usłyszał przyka-
zania „Nie pożądaj!”. Kiedy zaczął porównywać własne życie z tym standar-
dem, wtedy odkrył w sobie pożądliwość działającą na każdym kroku (List do 
Rzymian 7:7-11). Boże Prawo jest jak pion murarski. Gdy przyłożymy je do 
własnego życia, wówczas pokazuje każde odchylenie od Bożych standardów 
moralnych i  etycznych. Wtedy stajemy się bardziej świadomi niż kiedykol-
wiek, jak poważnym problemem w naszym życiu jest grzech (List do Rzymian 
3:20; 5:20).



237Grzech i odpuszczenie w Listach

Dar sprawiedliwości
Grzech odcina nas od relacji z Bogiem, ponieważ Jego świętość i czystość 

nie mogą znieść nieprawości. Przypomnijmy słowa proroka Habakuka cyto-
wane w poprzednim rozdziale: Twoje oczy są tak czyste, że nie możesz patrzeć 
na zło ani widzieć bezprawia (Księga Habakuka 1:13). Stawanie przed Bogiem 
w stanie grzechu jest równoznaczne z odczuwaniem Jego potępienia. W Jego 
obecności gaśniemy, ponieważ z  powodu grzechu ciąży na nas duchowa 
śmierć. Albo, jak to ujmuje Paweł: Zapłatą bowiem za grzech jest śmierć (List 
do Rzymian 6:23).

Pozostawieni sami sobie nie bylibyśmy w  stanie tego zmienić. Grzech 
czyni nas przestępcami, którzy nie mają żadnej możliwości, żeby zmyć swoją 
winę. Jednak dzięki Bożemu miłosierdziu można to zmienić. Bożym rozwią-
zaniem jest Osoba Jezusa Chrystusa. W przeciwieństwie do reszty ludzko-
ści Jego życie było doskonałe i nie złamał ani jednego przykazania (List do 
Hebrajczyków 4:14-16). Dlatego Bóg posłał Go w dwojakim celu:

•  Po pierwsze, śmierć Jezusa miała posłużyć w zastępstwie za każdego, 
kto ściągnął ją na siebie jako karę za grzech. List do Rzymian podsu-
mowuje to prostym, ale jakże głębokim zdaniem: Gdy jeszcze byliśmy 
grzesznikami, Chrystus za nas umarł (List do Rzymian 5:8).

•  Po drugie, Bóg pozwolił, żeby doskonałe życie Jezusa zostało przypi-
sane tym, którzy są Jego uczniami.

Tłumacząc tę doktrynę, Paweł zapożycza terminologię znaną z księgowo-
ści. Jego porównanie przywodzi na myśl wielką księgę zawierającą osobiste 
długi każdego człowieka, zaciągnięte wobec Boga poprzez każdy popełniony 
grzech. Rozliczając uczniów Jezusa, Bóg nadpisuje na ich występkach zasługi 
Jezusa w postaci Jego sprawiedliwego życia. W ten sposób Jego sprawiedli-
wość zostaje zapisana na koncie każdego z nich (List do Rzymian 4:22-25). 
Każdemu z nich zostaje przypisana Jego sprawiedliwość.

To wyjaśnia słowa proroka Jeremiasza, że lud należący do Mesjasza 
będzie nosił imię: „Pan sprawiedliwością naszą” (Księga Jeremiasza 33:16). 
Paweł odwołuje się do tego przeniesienia sprawiedliwości, pisząc do Filipian, 
że on sam chce znaleźć się w Nim, nie mając własnej sprawiedliwości, tej, która 
jest z prawa, ale tę, która jest przez wiarę Chrystusa, to jest sprawiedliwość z Boga 
przez wiarę (List do Filipian 3:9). List do Rzymian nazywa to „darem sprawie-
dliwości” (5:17).



238 Grzech i odpuszczenie w Listach

Usprawiedliwienie
Opisując przeniesienie sprawiedliwości z Jezusa na nas, Nowy Testament 

używa pojęcia usprawiedliwienia. Usprawiedliwienie jest procesem dopa-
sowania czegoś do pewnego standardu lub wzorca. Przygotowując tekst do 
druku, redakcja dokonuje adiustacji. Pojęcie to wywodzi się z łacińskiego ad 
iustum, czyli „do normy” i obejmuje takie czynności jak zadanie określonej 
czcionki, wyrównanie każdej linijki tekstu do lewego lub prawego marginesu 
czy dobór formatu strony. Podobnie gdy Bóg nas usprawiedliwia, dostoso-
wuje nasze życie do standardu zadanego w Jego Prawie. Czyni to, zapisując 
sprawiedliwość Chrystusa na nasze konto.

Poza tym usprawiedliwienie od Boga nie polega na zapłacie za nasze dobre 
uczynki. Jest to dar wypływający z  Jego dobroci i  łaski (List do Rzymian 
3:24; List do Efezjan 2:4-8). Bóg obiecuje usprawiedliwić każdego, kto położy 
ufność w  Jezusie (List do Rzymian 3:26). Usprawiedliwieni, stoimy przed 
Bogiem bez potępienia, ponieważ grzech nie widnieje już na naszym kon-
cie. Zapożyczamy ponownie określenie Pawła: Żadnego potępienia nie ma dla 
tych, którzy są w Jezusie Chrystusie (List do Rzymian 8:1). Zatem ci, którzy są 
w Chrystusie, będąc wolni od potępienia, mogą z ufnością zbliżyć się do Boga 
(List do Rzymian 8:14-16).

Życie w Chrystusie – życie w wierze
Skoro te błogosławieństwa spływają na ludzi będących w Chrystusie, to 

co właściwie znaczy być „w Chrystusie”? Ogólnie oznacza to, że do końca 
poddajemy się Jego woli. Pisząc do Galacjan, Paweł mówi o własnym życiu 
w  Jezusie: Z  Chrystusem jestem ukrzyżowany: żyję, ale już nie ja, lecz żyje we 
mnie Chrystus (List do Galacjan 2:20).

Poddać się całkowicie Jezusowi to znaczy położyć całkowitą ufność w Nim 
i w Jego Słowie. Biblia określa taką ufność „wiarą”. Ponieważ wiara jest nie-
zbędnym warunkiem, żeby być w Chrystusie, Listy zawsze przykładają pierw-
szorzędną wagę do wyjaśniania pojęcia wiary. Jedenasty rozdział Listu do 
Hebrajczyków, zwany czasem „biblijnym rozdziałem wiary”, podaje najbar-
dziej szczegółowy opis wiary w całej Biblii.

Zaczyna się on od definicji wiary jako przekonania leżącego u podstaw 
wszystkiego, czego się spodziewamy. Ponadto przekonanie to jest oparte na 
dowodach, których nie widzimy. Jako przykład wiary w to, co niewidzialne, 
autor pokazuje stworzenie. Przez wiarę rozumiemy, że światy zostały ukształto-
wane słowem Boga, tak że to, co widzimy, nie powstało z tego, co widzialne (List 
do Hebrajczyków 11:1-3).



239Grzech i odpuszczenie w Listach

Następnie autor podaje przegląd życia wielkich bohaterów i  bohaterek 
Starego Testamentu, których wiara była fundamentem ich osiągnięć: Abla, 
Abrahama, Sary, Izaaka, Jakuba, Józefa i Mojżesza, by wymienić tylko nie-
których. Wszyscy oni stanowią obłok świadków – pisze autor – potwierdzają-
cych, że konsekwentne życie w wierze przynosi błogosławieństwo. Zachęceni 
ich przykładem, wierzący powinni skierować wzrok na Jezusa, wyzbyć się 
grzechu, czekać cierpliwie, aż Bóg spełni swoje obietnice, i przygotować się 
na zniesienie wszelkiego sprzeciwu otoczenia z  powodu ich wiary (List do 
Hebrajczyków 12:1-3).

Przykład wiary Abrahama
Listy często wyjaśniają, czym jest wiara, czerpiąc z życia Abrahama. Trzy 

Listy – do Rzymian, do Galacjan i List Jakuba – zwracają uwagę na przeło-
mowe momenty w jego życiu jako wybitne przykłady wiary.

W  Liście do Rzymian Paweł wraca do sytuacji, gdy stary i  bezdzietny 
Abraham usłyszał, że będzie miał niezliczone potomstwo (List do Rzymian 
4:1-3). Coś takiego wydawało się nieprawdopodobne, jeśli nie niemożliwe. 
Mimo to Abraham wziął Boga za słowo (List do Rzymian 4:18-22). Księga 
Rodzaju mówi: I uwierzył PANU, i poczytano mu to za sprawiedliwość (Księga 
Rodzaju 15,6). To jest istota wiary. Ufać Bogu, wierzyć w Niego, nawet jeśli to, 
co On mówi, przechodzi nasze wyobrażenie.

Ponieważ Abraham miał taką wiarę, Bóg poczytał mu to za sprawiedli-
wość. Inaczej mówiąc, Bóg go usprawiedliwił. W  grece, czyli języku orygi-
nalnym Pawłowych listów, „sprawiedliwy” i „usprawiedliwić” stanowią dwie 
formy tego samego wyrazu. Łatwo sobie połączyć jedno z drugim, jeśli zauwa-
żymy, że:

•  sprawiedliwy to ktoś, kto żyje zgodnie z Bożym Prawem, oraz
•  usprawiedliwienie jest zjawiskiem dostosowania życia z powrotem do 

standardu Bożego Prawa.
Jeśli chodzi o sprawiedliwość Abrahama, to nie była ona oparta na znajo-

mości Bożego Prawa, ponieważ żył on setki lat przed Mojżeszem. Abraham 
nie był również sprawiedliwy ze względu na odprawienie jakiejś religijnej 
ceremonii, jak na przykład obrzezanie. Abraham uwierzył na wiele lat przed 
obrzezaniem (List do Rzymian 4:9-13). Nie, Bóg potraktował Abrahama jako 
sprawiedliwego wyłącznie na podstawie okazanej przez niego wiary.

Paweł pisze wyraźnie w 4 rozdziale Listu do Rzymian, że dokładnie tak 
samo Bóg usprawiedliwia nas. Nigdy nie robi tego w ramach zapłaty za coś, 
co możemy zrobić. Nigdy nie będziemy w stanie zasłużyć uczynkami na tytuł 



240 Grzech i odpuszczenie w Listach

„sprawiedliwego”. Tak jak w przypadku Abrahama, Bóg traktuje nas jako spra-
wiedliwych na podstawie naszej ufności położonej w Nim, czyli naszej wiary.

List Jakuba ukazuje wiarę Abrahama z innej perspektywy. Jakubowi cho-
dzi o to, że autentyczna wiara zawsze wywiera widoczny wpływ na zachowa-
nie. Przecież jedynym sposobem zademonstrowania wiary jest jakiś rodzaj 
działania (List Jakuba 2:17-18). Jakub mówi, że wiara, która nie owocuje 
działaniem, jest tak samo martwa jak ciało bez ducha (List Jakuba 2:26). 
Przytacza fakt, że to wiara Abrahama skłoniła go do ofiarowania jego syna 
Izaaka. Ten akt uczynił wiarę Abrahama doskonałą – pisze Jakub, a potem 
dodaje: Widzicie więc, że człowiek zostaje usprawiedliwiony z  uczynków, a  nie 
tylko z wiary (List Jakuba 2:21-24).

Wbrew pozorom to zdanie nie przeczy twierdzeniu Pawła, że jesteśmy 
usprawiedliwieni przez wiarę. Jakub po prostu rozszerza definicję wiary, żeby 
nam dać pełniejszy jej obraz.

Jakub chce podkreślić, że sam pogląd na Boga czy przekonanie na Jego 
temat nie jest tym samym, co wiara w Niego. Nawet demony wierzą, że Bóg 
istnieje  – zauważa (List Jakuba 2:19). Co więcej, demony uznają Jezusa 
za Syna Bożego, bo przecież podczas bezpośredniego starcia opisanego 
w  Ewangeliach, mówią o  Nim, że jest Świętym Bożym (Ewangelia Marka 
1:24). Gdyby zwykłe przekonanie intelektualne było równoznaczne z wiarą, 
to demony miałyby wiarę. A przecież ich stały bunt przeciwko Bogu pokazuje, 
że jej nie mają. Wiara, w przeciwieństwie do zwykłego przekonania czy uzna-
nia czegoś, zawsze wpływa na zachowanie człowieka.

W  trzecim rozdziale Listu do Galacjan widzimy kolejny przykład wiary 
Abrahama. Tutaj Paweł wyraźnie oznajmia, że Jezus jest wypełnieniem 
obietnic danych Abrahamowi (List do Galacjan 3:16). Mówiąc do Abrahama: 
W tobie będą błogosławione wszystkie narody, Bóg miał na myśli dzień, w któ-
rym poganie (nie-Żydzi) i  Żydzi będą w  taki sam sposób usprawiedliwieni 
przez wiarę (List do Galacjan 3:7-9).

Potem Paweł dodaje, że każdy, kto należy do Chrystusa, zalicza się do nie-
zliczonego potomstwa obiecanego Abrahamowi i  otrzymuje błogosławień-
stwa obiecane jego potomkom (List do Galacjan 3:26-29). Należy do grupy 
dzieci Abrahama, ale nie fizycznych (jak Żydzi), lecz duchowych – czyli tych, 
które mają taką wiarę w Boga, jaką miał Abraham (List do Galacjan 3:7). Jako 
dzieci Abrahama na równi z nim dziedziczą dane mu duchowe obietnice, bez 
względu na ich rasę, płeć czy status społeczny. Nie ma Żyda ani Greka, nie 



241Grzech i odpuszczenie w Listach

ma niewolnika ani wolnego, nie ma mężczyzny ani kobiety – kończy apostoł. – 
Wszyscy bowiem jedno jesteście w Chrystusie Jezusie (List do Galacjan 3:28).

Chrzest
Wyjaśniając adresatom, w jaki sposób zostali zaliczeni w poczet potomstwa 

Abrahama, Paweł wskazuje na ich chrzest. Zostali „ochrzczeni w Chrystusa”, 
żeby mogli „przyodziać się w Chrystusa” jak w szatę (List do Galacjan 3:26-
27). Oblekli się w Chrystusa. Ich tożsamość została schowana w Jego tożsa-
mości. Zjednoczyli się z Nim.

Używając innego zestawu metafor, List do Rzymian mówi, że chrzest 
wierzącego jednoczy go symbolicznie z Chrystusem. Chrzest jest symbolem 
ukrzyżowania dawnego życia wraz z jego przywiązaniem do grzechu (List do 
Rzymian 6:3-6). Dlatego Paweł pisze do Kolosan: Umarliście bowiem i wasze 
życie jest ukryte z Chrystusem w Bogu (List do Kolosan 3:3).

W  dodatku chrzest stanowi przedsmak naszego zmartwychwstania. 
Paweł pisze do Rzymian: Jeśli bowiem zostaliśmy z nim wszczepieni w podobień-
stwo Jego śmierci, to będziemy też z Nim wszczepieni w podobieństwo zmartwych-
wstania (List do Rzymian 6:5). Mówiąc prościej, wszczepienie w Chrystusa 
(każdy wszczepiony w Niego „jest w Nim”) przenosi wierzącego do wieczności 
z Bogiem.

Ponieważ chrzest oznacza decyzję wyrzeczenia się grzechu, Piotr porów-
nuje go do przeżyć Noego podczas potopu. Wody potopu oddzieliły go wraz 
z rodziną od grzeszników, którzy zginęli. Podobnie chrzest nas teraz zbawia 
(czyli ratuje)  – pisze apostoł (1  List Piotra 3:21). Chrzest pokazuje naszą 
determinację do porzucenia grzechu. W odpowiedzi Bóg gwarantuje nam bez-
pieczeństwo w obliczu kary za grzech, tak jak Noe został zachowany od sądu, 
jaki spadł na świat pogrążony w nieprawości.

Jednak to nie chrzest sam w  sobie zapewnia taką ochronę. Jego pod-
stawą i powodem jest wiara, która do niego prowadzi. Taką postawę hono-
ruje Bóg i na nią odpowiada. Zaczerpnijmy nieco z Pawłowego języka w Liście 
do Galacjan: Wszyscy bowiem jesteście synami Bożymi przez wiarę w Chrystusa 
Jezusa. Bo wszyscy, którzy zostaliście ochrzczeni w  Chrystusie, przyodzialiście 
się w  Chrystusa (List do Galacjan 3:26-27). Natomiast do Kolosan napisał: 
Pogrzebani z Nim w chrzcie, w którym też razem z Nim zostaliście wskrzeszeni 
przez wiarę, która jest działaniem Boga, który Go wskrzesił z martwych (List do 
Kolosan 2:12).

Piotr mówi o tym samym, porównując chrzest do wód potopu za czasów 
Noego. Zbawcza moc chrztu nie polega na fizycznym obmyciu naszych ciał, 



242 Grzech i odpuszczenie w Listach

lecz na prośbie zanoszonej do Boga z  czystym sumieniem, które pokłada 
ufność w zmartwychwstaniu Jezusa (1 List Piotra 3:21).

Zmartwychwstanie
Jak widać, chrzest i  zmartwychwstanie często pojawiają się w  Listach 

obok siebie. Chrzest jest spojrzeniem wstecz na zmartwychwstanie Jezusa, 
a zarazem wprzód na zmartwychwstanie Jego uczniów. Nowy Testament czę-
sto przypomina czytelnikom, żeby utkwili wzrok w swoim przyszłym zmar-
twychwstaniu. Paweł pisze do Filipian:

Nasza zaś ojczyzna jest w niebie, skąd też oczekujemy Zbawiciela, Pana 
Jezusa Chrystusa. On przemieni nasze podłe ciało, aby było podobne do 
Jego chwalebnego ciała, zgodnie ze skuteczną mocą, którą też może pod-
dać sobie wszystko.

List do Filipian 3:20-21

W podobnym duchu pisze do Kolosan: Lecz gdy się Chrystus, nasze życie, 
ukaże, wtedy i wy razem z Nim ukażecie się w chwale (List do Kolosan 3:4).

Dlatego był głęboko zdumiony dowiedziawszy się, że niektórzy chrześci-
janie w Koryncie nauczali, iż nie ma zmartwychwstania. Zareagował błyska-
wicznym odrzuceniem takich nauk, zaczynając od słów:

A oznajmiam wam, bracia, ewangelię, którą wam głosiłem, a którą przy-
jęliście i w której trwacie; (…) Najpierw bowiem przekazałem wam to, co 
i ja otrzymałem, że Chrystus umarł za nasze grzechy, zgodnie z Pismem; że 
został pogrzebany, że zmartwychwstał trzeciego dnia, zgodnie z Pismem.

1 List do Koryntian 15:1-4

W jego ocenie zaprzeczanie zmartwychwstaniu jest równoznaczne z pod-
ważaniem Ewangelii. Pisze, że zmartwychwstanie potwierdziło, iż Jezus jest 
Synem Bożym (List do Rzymian 1:1-4). Jeśli Chrystus nie zmartwychwstał, 
to takie potwierdzenie nigdy nie nastąpiło, a zatem nasza wiara jest próżna 
(1 List do Koryntian 15:16-17). Jeśli tak, to uwierzyliśmy jakiemuś oszustowi. 
A skoro tak, to cierpienie prześladowań byłoby głupotą. Po co doświadczać 
bólu i  cierpienia za wiarę w Chrystusa, jeśli nie ma nadziei na zmartwych-
wstanie (1 List do Koryntian 15:19)?

Piętnasty rozdział 1 Listu do Koryntian, najdłuższy tekst biblijny o zmar-
twychwstaniu, dostarcza najpełniejszego opisu naszego własnego powstania 
z martwych. Paweł maluje go jako moment, kiedy nasz duch zostanie przy-
odziany w nowe, nieśmiertelne ciało, inne od tego, w którym obecnie miesz-
kamy (1  List do Koryntian 15:41-54). Ta przemiana nastąpi „w mgnieniu 



243Grzech i odpuszczenie w Listach

oka”, w chwili powrotu Jezusa. Wtedy „ci, którzy zasnęli” (Paweł nazywa tak 
umarłych), zostaną momentalnie wzbudzeni do życia (1  List do Koryntian 
15:20-23). Wraz z  tym wzbudzeniem nastąpi ostateczne zwycięstwo nad 
śmiercią (1 List do Koryntian 15:54-57). Równocześnie ci, którzy będą żyć 
w chwili powrotu Jezusa, zostaną zgromadzeni przy nim, a ich ciała zostaną 
przemienione, nie doświadczając śmierci (1 List do Tesaloniczan 4:14-17).

Drugi list Pawła do Koryntian również dotyka tematu zmartwychwsta-
nia. Apostoł porównuje nasze fizyczne ciało do namiotu, który łatwo zwinąć 
i  zniszczyć. A  także do kruchego glinianego naczynia. Tymczasem podczas 
zmartwychwstania otrzymamy chwalebne ciało, dom wieczny i trwały. Paweł 
mówi, że oczekujemy zwinięcia naszego tymczasowego namiotu i zamieszka-
nia w stałym, docelowym domu z nieba, przygotowanym przez Boga (2 List 
do Koryntian 4:6-7; 5:1-5).

Nowy Testament nigdzie nie precyzuje, w  jaki sposób zajdzie ta prze-
miana podczas zmartwychwstania. Mówi jedynie, że nasza egzystencja 
będzie bardziej chwalebna, a nasza natura niezniszczalna i nieprzemijająca. 
Jan twierdzi, że nie wiemy, jacy będziemy w czasie Jego przyjścia i naszego 
zmartwychwstania. Zapewnia jednak, że będziemy podobni do zmartwych-
wstałego Jezusa (1 List Jana 3:2). To jest właśnie nadzieja, która podtrzymuje 
chrześcijan od wieków.



Rozdział 25

ETYKA I MORALNOŚĆ W LISTACH

W Biblii etyka i moralność są pochodną natury Bożego charakteru. Bóg 
jest dobry  – tak dobry, że nie ulega pokusie do czynienia zła (List Jakuba 
1:13). Ponadto Jego dobroć pozwala Mu pragnąć wyłącznie tego, co najlepsze 
dla Jego ludu. Dlatego chce, żebyśmy stawali się do Niego podobni, jeśli cho-
dzi o prawość i właściwe postępowanie.

Boży charakter można opisać wieloma określeniami: jest sprawiedliwy, 
prawdomówny, kochający, współczujący, godny zaufania, miłosierny i  tak 
dalej. Biblia podsumowuje te wszystkie cechy jednym słowem  – On jest 
„święty”. A ponieważ jest święty, pozostaje również ideałem dobroci i miłości. 
Wszystko poniżej tego poziomu jest niezgodne z Jego świętością.

W związku z tym, gdy Bóg wzywa swoich ludzi, żeby byli tacy, jak On, to 
wzywa ich do świętości. Mówiąc do Izraela przez Mojżesza, ogłasza: Bądźcie 
świętymi, bo ja jestem święty (Księga Kapłańska 11:44). Nowy Testament roz-
ciąga ten nakaz na chrześcijan. Piotr pisze: Lecz jak ten, który was powołał, jest 
święty, tak i wy bądźcie świętymi we wszelkim waszym postępowaniu; gdyż jest 
napisane: Świętymi bądźcie, bo ja jestem święty (1 List Piotra 1:15-16). W przy-
padku ludu Bożego osobista świętość oznacza oddzielenie się od wszyst-
kiego, co zepsute i niemoralne w otaczającym go świecie. Innym określeniem 
świętości jest „uświęcenie”. Bóg wezwał was do uświęcenia – pisze Paweł do 
Tesaloniczan – a nie do nieczystości (1 List do Tesaloniczan 4:7).

W innym miejscu apostoł zaznacza, że chrześcijanie w Rzymie są wezwani 
do „świętości”, czyli są „ludem świętym” (List do Rzymian 1:7). Nowy 
Testament traktuje każdego ucznia Jezusa jako „świętego” (zob. np. Dzieje 
Apostolskie 9:13 i  26:10). Właściwie „święci” to jest najczęściej stosowane 



245Etyka i moralność w Listach

określenie chrześcijan w Nowym Testamencie. Preferując ten termin, Biblia 
stale przypomina chrześcijanom, żeby byli święci we wszystkim, co robią.

W tym celu Listy wykorzystują każdą okazję, by zachęcać do prawego życia 
i utrzymywania wysokich standardów moralnych, podając Jezusa jako przy-
kład do naśladowania dla chrześcijan (1 List do Koryntian 11:1). Ponieważ 
w  Jego ciele objawiła się pełnia Boskości, Jezus pokazuje doskonały wzór 
człowieka odznaczającego się Bożą świętością.

Walka z „cielesnością” i „ciemnością”
Listy uznają jednak, że upodabnianie się do Chrystusa trwa przez całe 

życie. Otrzymanie usprawiedliwienia nie oznacza, że przestajemy mieć 
problem z grzechem. Nadal zmagamy się z pokusami. Paweł opisuje tę nie-
ustanną batalię jako wojnę między dwiema siłami. Z  jednej strony Duch 
Święty, komunikując się z naszym duchem, wzywa nas do życia w świętości. 
Z  drugiej strony są nawyki i  odruchy wzbudzane w  nas przez grzeszność. 
Nowy Testament nadaje im wszystkim zbiorczą nazwę „cielesności”.

Cielesność dąży do samozadowolenia i dogadzania sobie. Nie zna umiaru 
w zaspokajaniu żądz. W Liście do Galacjan Paweł podaje katalog cielesnych 
zachowań. Lista obejmuje niemoralność seksualną, nieczystość, rozpustę, 
bałwochwalstwo, czary, nienawiść, niezgodę, zawiść, gniew, spory, kłótnie, 
zazdrość, pijaństwo i  hulanki (List do Galacjan 5:19-21). Kierowanie się 
takimi wartościami jest równoznaczne z wrogością wobec Boga – pisze apo-
stoł – i niechęci do poddania się Bożemu Prawu. Nikt, kto żyje w ten sposób, 
nie może podobać się Bogu ani wejść do Jego królestwa (List do Rzymian 8:5-
11; List do Galacjan 5:21).

Cielesność należy do szerszego świata znanego w  Nowym Testamencie 
jako „ciemność”. Ten termin nawiązuje do proroka Izajasza, który przepo-
wiedział dzieło Mesjasza w  słowach: Lud, który chodził w  ciemności, ujrzał 
wielką światłość (Księga Izajasza 9:2). W Nowym Testamencie życie w ciem-
ności oznacza umiłowanie grzechu bardziej niż Boga (Ewangelia Jana 3:19-
20). Sformułowanie „żyć w ciemności” może również odnosić się (jak to jest 
w Ewangelii Łukasza 1:79) do ludzi, którzy po prostu jeszcze nigdy nie dowie-
dzieli się o Chrystusie.

Królestwo ciemności obejmuje wszystko, co sprzeciwia się Bogu. Rządzą 
w  nim siły duchowe kontrolowane przez szatana (List do Efezjan 6:12). 
Tymczasem chrześcijanie są „dziećmi światłości” (List do Efezjan 5:8-11). 
Zostali wyrwani z  mocy ciemności i  przeniesieni przez Boga do królestwa Jego 
umiłowanego Syna (List do Kolosan 1:13).



246 Etyka i moralność w Listach

Zwyciężanie świata
Piotr przypomina czytelnikom, że zostali powołani z ciemności do cudow-

nej Bożej światłości (1 List Piotra 2:9). To sprawia, że powinni wystrzegać się 
„cielesnych” pożądliwości, które walczą przeciwko ich duchowi (1 List Piotra 
2:11). Jan dodaje, że Bóg jest światłością i  nie ma w  Nim żadnej ciemności. 
Dlatego nie można jednocześnie mieć relacji z Bogiem i chodzić w ciemności 
(1 List Jana 1:5-6).

Dla apostoła Jana „chodzić w  ciemności” znaczy to samo co „umiłować 
świat”. „Świat” jest z  kolei Janowym określeniem wszystkich doczesnych 
i przeciwnych Bogu pragnień, które kiedyś i tak przeminą (1 List Jana 2:17). 
Takich, jak chęć posiadania wszystkiego, co się spodoba naszym oczom czy 
arogancka wyniosłość (1 List Jana 2:16). Niepohamowane odruchy tego typu 
nieuchronnie prowadzą do popełnienia grzechu.

Oczywiście nikt nie jest w  stanie całkowicie ignorować apetytów i  pra-
gnień. I  Jan nie sugeruje, że powinniśmy to robić. Wie, że Bóg je umieścił 
w ciele człowieka dla jego dobra. Ale On nigdy nie planował, żeby te apetyty 
przejmowały nad nami kontrolę. Gdy szukanie przyjemności staje się waż-
niejsze od życia według Jego zasad albo gdy zaspokajanie zmysłowych odru-
chów i pragnień bierze górę nad szlifowaniem charakteru, to znaczy, że (uży-
wając terminologii Janowej) zaczęliśmy „miłować świat”.

Celem chrześcijan jest zwyciężanie świata, a nie jego miłowanie (1 List Jana 
5:4). Grzeszne nawyki i kusząca perspektywa bezbożnej przyjemności trzy-
mają nas mocno w  garści. Jak już wspomnieliśmy wcześniej, nie zwalniają 
uścisku w momencie, gdy stajemy się chrześcijanami. Musimy je zwyciężać.

Jan pisze, że zwodzimy sami siebie, jeśli twierdzimy, że grzechu nie 
mamy. Chodzenie w  światłości wymaga determinacji i  zaangażowania, żeby 
z grzechem walczyć. Bóg honoruje taką determinację i odpuszcza nam grze-
chy, kiedy je popełnimy. Jak ujmuje to Jan, jeśli chodzimy w Bożej światłości, 
krew Jezusa oczyszcza nas z wszelkiego grzechu (1 List Jana 1:8).

Bóg udziela tego oczyszczenia, żeby nas zachęcić. Nie chce, żebyśmy 
się bali, że wszystko jest stracone tylko z  powodu pojedynczego upadku 
w  wyniku powrotu starych nawyków. Zależy Mu na tym, żeby pojawił się 
w nas trwały owoc sprawiedliwości. Żebyśmy żyli wolni od dominacji grze-
chu (1 List Jana 2:1). I tak długo, jak szczerze do tego dążymy, On chętnie 
nas podnosi i zachęca. Oczekuje tylko, żebyśmy otwarcie przyznawali się do 
każdego upadku. Apostoł w związku z tym zapewnia: Jeśli wyznajemy nasze 



247Etyka i moralność w Listach

grzechy, Bóg jest wierny i sprawiedliwy, aby nam przebaczyć grzechy i oczyścić nas 
z wszelkiej nieprawości (1 List Jana 1:9).

Duch Boży zamieszkuje w nas
Aby pomóc chrześcijanom żyć w  wolności od grzechu, Bóg umieszcza 

w każdym z nich swego Ducha Świętego. (To jest właśnie „zamieszkiwanie” 
Ducha w nas, o którym była mowa w rozdziale 23). Duch staje się naszym 
sojusznikiem i  źródłem mocy w  wojnie z  cielesnością. Na każdym kroku 
wzywa nas do właściwego postępowania. Jeśli idziemy za Jego radą, Nowy 
Testament mówi o nas, że „chodzimy w Duchu”. Jeśli jesteśmy prowadzeni 
przez Ducha – pisze Paweł – to nie pozwolimy, żeby cielesność zdominowała 
nasze zachowanie (List do Galacjan 5:16-18). List do Galacjan wymienia 
przymioty ludzi prowadzonych przez Ducha takie jak miłość, radość, pokój, 
cierpliwość, uprzejmość, dobroć, wierność, łagodność czy wstrzemięźliwość. 
Paweł nazywa je „owocem Ducha” (List do Galacjan 5:22-23).

Duch nie bierze nas jednak w  niewolę i  nie kontroluje jak marionetki. 
Możemy zignorować Jego nalegania. Paweł opisuje to jako „gaszenie Ducha” 
(1 List do Tesaloniczan 5:19). Bóg nie robi nigdy niczego, co pozbawiłoby nas 
wolności wyboru. Duch Święty nawiązuje z nami dobrowolną relację. Możemy 
jednak ją odrzucić, nawet jako chrześcijanie, i wybrać czynienie zła.

Duch Święty nie zmienia naszego życia z  dnia na dzień. Upodabnianie 
się do Jezusa jest procesem duchowego wzrostu. Nowy Testament mówi 
o  niedawno narodzonych z  Ducha chrześcijanach jako o  „niemowlętach 
w  Chrystusie” (1  List do Koryntian 3:1; List do Hebrajczyków 5:13), które 
muszą się rozwijać i dojrzewać duchowo.

Dojrzałość wiąże się z  wewnętrzną przemianą i  nowym postrzeganiem 
siebie. Porównując to do zmiany ubrania, Paweł pisze do Efezjan, że muszą 
„zewlec z siebie starego człowieka” i „przyoblec nowego” (List do Efezjan 4:22-
24). Stare „ja” dysponowało przytępionym poznaniem Boga i  było oddzie-
lone od życia w Nim. W przypadku Efezjan, którzy w większości pochodzili 
z pogan, stare „ja” wiązało się z szukaniem przyjemności do tego stopnia, że 
nałogowo uganiali się za wszelkim rodzajem moralnej nieczystości (List do 
Efezjan 4:17-19).

Tymczasem nowe „ja” aspiruje do życia godnego naszego Pana. W związku 
z tym pragnie postępować w sprawiedliwości, świętości i prawdzie.

•  Efekt jest taki, że „nowy człowiek” (czyli nowe „ja”) zaczyna być znany 
z uczciwości i opierania się kłamstwu czy zwiedzeniu.



248 Etyka i moralność w Listach

•  Jest godny zaufania, unikając wszystkiego, co miałoby związek 
z kradzieżą.

•  Nowe „ja” uczy się również panować nad gniewem, nie ulega gory-
czy, nie nosi urazy i nie poddaje się złym odruchom (List do Efezjan 
4:20-32).

Postępowanie w miłości
Paweł tak podsumowuje styl życia, jakiego oczekuje od Efezjan: Bądźcie 

więc naśladowcami Boga jako umiłowane dzieci; i  postępujcie w  miłości, jak 
i Chrystus umiłował nas (List do Efezjan 5:1-2). Następnie stosuje tę zasadę do 
konkretnych sytuacji w codziennym życiu.

•  Mężowie mają kochać swoje żony i poświęcać się dla nich tak, jak Jezus 
to zrobił w stosunku do Kościoła (List do Efezjan 5:25, 29).

•  Żony mają odwzajemniać miłość, poddając się pełnemu miłości prze-
wodnictwu mężów (List do Efezjan 5:22-24).

•  Dzieci mają być posłuszne rodzicom i  szanować ich (List do Efezjan 
6:1-4).

Zatem postępowanie w  miłości wymaga od nas poświęcenia własnych 
interesów dla dobra innych. W tej sprawie, jak w wielu innych dziedzinach 
chrześcijańskiej służby, naszym wzorem jest Jezus. Paweł zachęca Filipian, 
żeby mieli taką postawę do siebie nawzajem, jaką okazał nasz Pan, zstępu-
jąc z nieba, gdzie miał pełnię chwały z wszystkimi przywilejami, żeby przy-
jąć postać człowieka (List do Filipian 2:5-8). Nie czyńcie nic z kłótliwości ani 
z próżnej chwały – mówi apostoł. – Lecz w pokorze uważajcie jedni drugich za 
wyższych od siebie. Niech każdy dba nie tylko o to, co jego, ale i o to, co innych (List 
do Filipian 2:3-4).

Piotr również podkreśla potrzebę kontrolowania samolubnych odruchów, 
szczególnie w obliczu szyderstw i obelg. Pisze o tym w swoim pierwszym liście 
do chrześcijan w Azji Mniejszej, spośród których wielu było kiedyś poganami 
nurzającymi się we wszelkiej możliwej niemoralności (1 List Piotra 4:3). Teraz 
jednak odwrócili się od tego wszystkiego.

Piotr im tłumaczy, aby po odrzuceniu złych nawyków starego życia 
postrzegali siebie jako przybyszy w obcym kraju (1 List Piotra 1:1; 2:11). Czyli 
mają traktować wiele rzeczy, które kiedyś robili, jako obecnie obce ich nowej 
naturze. To nie będzie mile widziane przez otoczenie  – przyznaje apostoł. 
Jest świadom, że nowi chrześcijanie są wyśmiewani i poniżani przez znajo-
mych, w których towarzystwie kiedyś grzeszyli (1 List Piotra 4:4). Trzeba jed-
nak płacić cenę za wierność wobec Chrystusa. Między innymi w ten sposób.



249Etyka i moralność w Listach

Następnie Piotr wskazuje na przykład Jezusa, żeby zilustrować, jak chrze-
ścijanie powinni reagować na szyderstwa i  inne przykrości. Kiedy Jezusowi 
złorzeczono, nie oddawał złem za złe. Kiedy Go obrażano, nie odpowiadał 
tym samym. Nie groził nikomu (1 List Piotra 2:21-23). Chrześcijanie powinni 
podążać za Jego przykładem. Piotr stosuje tę zasadę nawet do takich sytuacji, 
w których trudno zachować chrześcijańską postawę.

Najpierw mówi o  niewolnikach, którzy mają przykrych panów (ponad 
połowa ludności Rzymu to byli niewolnicy). Powinni odnosić się do nich 
z szacunkiem – mówi Piotr – wiedząc, że Bóg nagrodzi każdego, kto cierpi 
niewinnie (1 List Piotra 2:18-20).

Potem zwraca się do kobiet, których mężowie odrzucają Jezusa. Nie wolno 
im stosować niewiary męża jako wymówki pozwalającej usprawiedliwić brak 
szacunku dla niego. Przeciwnie, chrześcijańska żona w takich okolicznościach 
powinna zachowywać się tak wzorowo, żeby zdobyć męża dla Jezusa samym 
przykładem (1 List Piotra 3:1-4).

Nowe narodzenie
Są to oczywiście wysokie wymagania, szczególnie w sytuacjach, do któ-

rych odnosi się Piotr. Takie postawy są jednak możliwe w wyniku zmiany, jaka 
zachodzi we wnętrzu każdego, kto staje się chrześcijaninem. Piotr określa ją 
mianem „nowego narodzenia”, zapożyczając ten termin od Jezusa, który użył 
go w rozmowie z Nikodemem – jednym z członków żydowskiego Sanhedrynu. 
Aby ujrzeć Królestwo Boże – powiedział mu Jezus – musisz narodzić się na nowo 
(Ewangelia Jana 3:3-7).

Być może Piotr słyszał tę rozmowę i wyrażenie zrobiło na nim wrażenie. 
Tak czy owak weszło do jego słownika. W pierwszym liście pisze: Bóg zrodził 
nas na nowo do żywej nadziei przez wskrzeszenie Jezusa Chrystusa z martwych 
(1 List Piotra 1:3). Potem dodaje: Zostaliście zrodzeni na nowo nie z nasienia 
zniszczalnego, ale z niezniszczalnego, przez słowo Boże, które jest żywe i trwa na 
wieki. Wracając do obrazowych sformułowań z podobieństwa o siewcy, apo-
stoł nazywa „Boże Słowo trwające na wieki” ziarnem niezniszczalnym (1 List 
Piotra 1:23-25).

Nowe narodzenie jako metafora podkreśla fakt, że prawdziwe nawrócenie 
na chrześcijaństwo prowadzi do gruntownej zmiany. W pewnym sensie poja-
wia się zupełnie nowa osoba, mająca inne cele, postawy, a nawet podejście do 
życia. Jednak mimo tych wszystkich zmian taki „noworodek” musi się jeszcze 
wiele nauczyć. Dlatego Piotr mówi o ludziach w tej fazie duchowego rozwoju 
jako o  niemowlętach. Po tym, jak zostali zrodzeni do nowego życia dzięki 



250 Etyka i moralność w Listach

mocy Bożego Słowa, powinni nadal się tym Słowem karmić. Dzięki temu będą 
rosnąć i dojrzewać w Chrystusie (1 List Piotra 2:1-3).

W  swoim drugim liście Piotr wymienia siedem cech ludzi dojrzałych 
duchowo, mianowicie:

•  moralna doskonałość,
•  głębokie poznanie Boga,
•  wstrzemięźliwość,
•  cierpliwość,
•  pobożność,
•  uprzejmość,
•  miłość.
Stałe wzmacnianie tych cnót pomoże nam dopilnować, żebyśmy zawsze 

byli użyteczni dla Boga i owocni w służbie dla Niego (1 List Piotra 1:4-10).
Jednym z  celów duchowego dojrzewania jest głoszenie innym Bożej 

doskonałości. Piotr mówi czytelnikom, że powołując ich do siebie, Bóg uczy-
nił z  nich nowe kapłaństwo (1  List Piotra 2:9-12). W  przeciwieństwie do 
Izraela, gdzie tylko niektórzy mężczyźni z konkretnego plemienia mogli być 
kapłanami, każda osoba narodzona na nowo w  Chrystusie jest kapłanem 
przed Bogiem – zarówno mężczyzna, jak i kobieta.

Z  tym kapłańskim powołaniem wiąże się wymaganie życia w  moralnej 
czystości. Kapłani w Izraelu nie mogli stawać przed Bogiem skalani. Podobnie 
Piotr wzywa czytelników, by wstrzymywali się od grzesznych pożądliwości 
(1 List Piotra 2:11). Zachęca ich, żeby postępowali w takim duchu, jak to robił 
Chrystus, nie oddając złem za zło ani obelgą za obelgę. Zamiast tego jako 
kapłani powinni błogosławić nawet tych, którzy ich źle traktują (1 List Piotra 
3:9).

Przygotowani na cierpienie
Nie bez powodu Piotr podnosi temat złego traktowania. Wie, że dla jego 

adresatów nadchodzą trudne czasy. Nazywa je „próbą ognia”, w wyniku któ-
rej będą mieli udział w cierpieniach Chrystusowych (1 List Piotra 4:12-13). 
Nastąpiło to niedługo potem, gdy w  całej Azji Mniejszej wybuchły srogie 
prześladowania.

Chcąc przygotować ich na ten dzień, Piotr poucza czytelników, żeby roz-
winęli u siebie właściwy pogląd na cierpienie, robiąc dwie rzeczy. Po pierwsze, 
powinni pamiętać, że Jezus również cierpiał. Zatem fakt nadejścia trudnych 
czasów nie oznacza, że stracili Boże upodobanie albo błogosławieństwo. 
Piotr przypomina o cierpieniach Jezusa sześć razy w swoim pierwszym liście, 



251Etyka i moralność w Listach

mówiąc w pewnej chwili: Skoro więc Chrystus cierpiał za nas w ciele, wy również 
uzbrójcie się tą samą myślą (1 List Piotra 4:1).

Po drugie, powinni się koncentrować na nagrodzie czekającej ich po 
powrocie Pana. Gdy On się objawi, doświadczenie ich wiary okaże się ku 
chwale, czci i sławie (1 List Piotra 1:7). W międzyczasie powinni zakotwiczyć 
nadzieję całkowicie w nagrodzie, którą otrzymają, gdy Jezus się objawi (1 List 
Piotra 1:13). Do tego zostaliście powołani, abyście odziedziczyli błogosławieństwo 
(1 List Piotra 3:9).

Ta wypowiedź Piotra jest charakterystyczna dla pewnego wzorca widocz-
nego w nowotestamentowych Listach. Polega on na tym, że zachęta do życia 
według konkretnych zasad jest zawsze powiązana z perspektywą ostatecznej 
nagrody. Dlatego Listy przesycone wskazówkami moralnymi zawierają rów-
nież kategoryczne zapewnienia o  powrocie Chrystusa, zmartwychwstaniu 
Jego uczniów i życiu wiecznym.

Chrześcijanie wkrótce się jednak przekonują, że nie muszą czekać na 
przyjście Pana, żeby doświadczyć nagrody. Życie w  prawości prowadzi do 
nieopisanego pokoju i radości już teraz. Świadomość, że postępujemy słusz-
nie (nawet w czasie prześladowań) daje poczucie spełnienia, którego ludzie 
żyjący w ciemności nie są w stanie pojąć.



Rozdział 26

KOŚCIÓŁ I UWIELBIENIE W LISTACH

Chrześcijanie są nie tylko osobiście odpowiedzialni za swoje postępowanie 
przed Bogiem, ale mają również konkretne obowiązki wobec innych chrze-
ścijan. Biblia zazwyczaj określa je w ramach relacji w miejscowym kościele. 
Z perspektywy Nowego Testamentu życie chrześcijańskie jest nierozerwalnie 
związane z członkostwem w lokalnym kościele.

Kościół jako Ciało Chrystusa
Paweł porównuje Kościół do ciała, którego głową jest sam Jezus i dlatego 

Kościół odpowiada przed Nim w  każdej sprawie (List do Efezjan 1:22-23; 
5:23-24; List do Kolosan 1:18, 24). Jako duchowe ciało Kościół kontynuuje 
wykonywanie dzieła rozpoczętego przez Jezusa, kiedy był jeszcze w  ciele 
takim jak nasze. Poszczególni chrześcijanie są niczym stawy i więzadła trzy-
mające ciało w jedności, a każdy z nich wnosi wkład we wzrost i dobrostan 
całości (List do Efezjan 4:14-16). Ujmując to inaczej, chrześcijanie są rękami 
i nogami używanymi przez Chrystusa do wykonywania Jego pracy na świecie.

Jak ludzkie ciało musi posiadać ducha, żeby żyć, tak Duch Święty musi 
być obecny w Kościele – czyli Ciele Chrystusa – żeby mógł się rozwijać. Duch 
zaczyna swoją pracę w chwili, gdy dany członek zostaje włączony do Ciała. 
Wszyscy przez jednego Ducha zostaliśmy ochrzczeni w  jedno ciało (1  List do 
Koryntian 12:13). Dlatego mówiąc o jedności właściwej Kościołowi, nazywa 
ją „jednością Ducha” (List do Efezjan 4:3).

Zarówno w Liście do Rzymian, jak i w 1 Liście do Koryntian Paweł poka-
zuje, jak Duch wzmacnia Kościół, dając konkretne zdolności każdemu z jego 
członków. W Koryncie niektórzy otrzymali moc czynienia cudów. Inni mieli 
dar wykładania Pisma z wyjątkową przenikliwością, jeszcze inni umieli poma-



253Kościół i uwielbienie w Listach

gać braciom i siostrom, a jeszcze inni byli świetnymi zarządcami. Była grupa 
mówiąca językami, których nigdy się nie uczyli, co było oczywiście przydatne 
w tak kosmopolitycznym mieście jak Korynt (1 List do Koryntian 12:8-10).

Duch umieszczał takie dary w  Kościele dla wspólnego dobra (1  List do 
Koryntian 12:7), ponieważ każdy mógł dzięki temu mieć udział w budowa-
niu i rozwoju całej społeczności. Chrześcijanie mają obowiązek używać tych 
błogosławieństw i zdolności dla dobra całej społeczności. Tak jak w ciele bio-
logicznym każdy członek gra istotną rolę, jeśli ma ono być zdrowe i żywotne 
(List do Rzymian 12:3-8; 1 List do Koryntian 12:14-28).

Z tego powodu Paweł niestrudzenie ostrzega przed rywalizacją i podzia-
łami, które mogłyby zaszkodzić zdrowiu Kościoła. Jednym z celów napisania 
Pierwszego Listu do Koryntian były informacje, że chrześcijanie w Koryncie 
podzielili się na dwa zwalczające się wzajemnie obozy (1 List do Koryntian 
1:10-12; 11:18-19). Okazuje się, że niesnaski polegały głównie na udowad-
nianiu przeciwnikom, kto dostał więcej darów Ducha. Paweł potępia takie 
przechwałki. Dary Ducha Świętego zostały dane po to, żeby uwielbić Jezusa 
i  służyć wspólnemu dobru społeczności (1  List do Koryntian 12:7), a  nie 
wywyższać się i wzniecać egocentryczne współzawodnictwo.

Podział w  Kościele jest przeciwieństwem zamysłu Bożego, jak dowia-
dujemy się z Listu do Efezjan. Paweł przedstawia tutaj majestatyczny szkic 
odwiecznego planu Bożego i pokazuje, jaką rolę pełni w nim Kościół. Celem 
Boga, powziętym jeszcze przed stworzeniem świata, było pojednanie i pokój. 
Poprzez Krzyż Bóg pojednał ludzi ze sobą samym i  zgromadził w  jednym 
Ciele, zwanym Kościołem (List do Efezjan 2:11-17).

W tym Ciele każdy pojedynczy członek ma nieskrępowany dostęp do Boga 
poprzez Ducha Świętego, niezależnie od pochodzenia etnicznego czy statusu 
społecznego (List do Efezjan 2:18). To ciało jest również miejscem, gdzie Bóg 
przezwycięża wyobcowanie i wrogość między ludźmi. Jednając każdą ze zwa-
śnionych stron z Nim samym, działa również ku ich wzajemnemu pojedna-
niu. Jego celem dla Ciała jest zakończenie konfliktów rasowych, klasowych 
i etnicznych (List do Efezjan 2:11-19). Dlatego prorocy opisywali Królestwo 
Boże jako erę pokoju.

Kościół – Ciało Chrystusa złożone z pojednanych ludzi – był zatem bardzo 
ważnym elementem Bożego planu od samego początku. W Liście do Efezjan 
Paweł nie może mówić o Bożym odwiecznym planie, nie nawiązując jednocze-
śnie do Kościoła. Właściwie spośród wszystkich ksiąg Nowego Testamentu 



254 Kościół i uwielbienie w Listach

właśnie ten list ukazuje Kościół we wszystkich fazach aż do jego najwyższego 
stadium rozwoju.

Zmieniając metaforykę, apostoł maluje następnie Kościół jako Oblubienicę 
Chrystusa. Jezus jako Oblubieniec umiłował ją tak bardzo, że umarł za nią. 
Jego pragnieniem jest stawić przed sobą kościół chwalebny, niemający skazy 
ani zmarszczki, ani czegoś podobnego, lecz żeby był święty i nienaganny (List do 
Efezjan 5:25-27). Ponadto Paweł widzi Oblubienicę Syna Bożego w najszer-
szym możliwym kontekście. Mówi, że poprzez Kościół Bóg objawia zwierzch-
nościom i mocom w okręgach niebieskich (czyli aniołom) bezmiar i mądrość 
swego odwiecznego planu (List do Efezjan 3:10-11).

Oznaki zdrowego Kościoła
Skoro Kościół gra tak znaczącą rolę w  Bożym planie, to powinien być 

zdrowy. W 4 rozdziale Listu do Efezjan Paweł podaje kilka czynników sprzy-
jających duchowemu zdrowiu w Ciele Chrystusa. Po pierwsze, zdrowy Kościół 
jest zjednoczony. Całe życie Kościoła jest zbudowane na jedności. Paweł pisze: 
Jedno jest ciało i jeden Duch, jak też zostaliście powołani w jednej nadziei waszego 
powołania. Jeden Pan, jedna wiara, jeden chrzest; jeden Bóg i Ojciec wszystkich, 
który jest ponad wszystkimi, przez wszystkich i w was wszystkich (List do Efezjan 
4:4-6). Dlatego apostoł apeluje do Efezjan, żeby zachowywali pokój, który 
miał na celu Bóg, gdy pojednał ich, dając im swego Ducha.

Po drugie, w  zdrowym Kościele panuje trwały wzajemny szacunek. W  celu 
zachowania jedności Efezjanie mają odnosić się do siebie nawzajem z pokorą, 
łagodnością, cierpliwością i miłością (List do Efezjan 4:2). Ich obowiązkiem 
jest maksymalne umacnianie Kościoła i dążenie do miłości między braćmi. 
Mają okazywać sobie nawzajem uprzejmość i współczucie, zawsze być gotowi 
przebaczać jedni drugim, jak Bóg przebaczył każdemu z nich (List do Efezjan 
4:32).

Po trzecie, w  zdrowym Kościele każdy członek dąży do własnej dojrzało-
ści duchowej. Paweł zauważa, że Bóg umieścił różne rodzaje nauczycieli 
w  Kościele, by pomogli wszystkim członkom dojrzewać. Celem nauczania 
w  Kościele jest wzrost wierzących ku duchowej dorosłości oraz osiągnięcie 
wymiarów dojrzałości w Chrystusie (List do Efezjan 4:11-15).

Wreszcie po czwarte, w zdrowym Kościele każdy wnosi wkład w dobrostan 
wspólnoty, służąc swoimi zaletami i  zdolnościami. Chrześcijanie mają pewne 
obowiązki względem Kościoła i wobec braci, co jest oczywiste i nieuniknione. 
Jedynie wtedy, gdy wypełniają swoje indywidualne role, całe Ciało może 
wzrastać i budować się wzajemnie (List do Efezjan 4:15-16).



255Kościół i uwielbienie w Listach

Zdrowe nauczanie
Zdrowy Kościół potrzebuje również odpowiedniego nauczania i dobrego 

przywództwa. Oba tematy stanowią sedno listów Pawła do Tymoteusza 
i Tytusa. Pisząc do obydwu, apostoł podkreśla, że należy dać odpór każdemu 
nauczycielowi działającemu na szkodę duchowego wzrostu i  szkodzącemu 
duchowemu zdrowiu społeczności. Dotyczy to również nauczycieli, którzy są 
kłótliwi i mają skłonności do wzniecania sporów czy bezcelowych spekulacji 
(1 List do Tymoteusza 1:3-7; 6:3-4; 2 List do Tymoteusza 2:14-18). Należy 
również zatkać usta tym, których Paweł nazywa „niekarnymi zwodzicielami” 
nauczającymi tego, czego nie trzeba, dla nieuczciwego zysku (List do Tytusa 
1:10-11). To sugeruje, że ludzie ci zrobili sobie z nauczania źródło zarobku 
i byli zdolni powiedzieć wszystko, byle tylko im zapłacono.

Tymczasem Tymoteusz i Tytus mają nauczać tak, żeby Kościół był zdrowy. 
Paweł wzywa Tymoteusza, żeby się starał stanąć przed Bogiem jako wypró-
bowany pracownik, który nie ma się czego wstydzić i który dobrze wykłada 
słowo prawdy. Powinien być gotowy, żeby napominać, karcić i  zachęcać na 
podstawie Pisma (2  List do Tymoteusza 2:16). Podobnie apostoł poucza 
Tytusa, żeby traktował Bożą prawdę poważnie, zawsze zachowując prawość 
w nauczaniu (List do Tytusa 2:7).

•  Tytus powinien nauczać starszych mężczyzn zrównoważenia, powagi, 
opanowania i wiary.

•  Powinien nauczać starsze kobiety, żeby były pobożne, mówiły tylko 
o tym, co dobre, unikały plotkowania i nie nadużywały alkoholu.

•  Młode kobiety powinny się uczyć, jak miłować swoich mężów i dzieci, 
a także uprzejmości i czystości.

•  Młodzież (zarówno męska, jak i  żeńska) powinna się uczyć sztuki 
samokontroli.

Przywództwo
Z powyższych uwag wynika jednoznacznie, że ćwiczenie charakteru było 

we wczesnym Kościele jednym z  priorytetów. Dlatego przywódcy kościelni 
mieli spełniać wysokie standardy moralne, uosabiając etyczne przekonania 
wspólnoty, ponieważ sami mieli stanowić wzór dla chrześcijan młodszych 
w wierze (List do Tytusa 2:7-8; 1 List Piotra 5:1-3).

W  Pierwszym Liście do Tymoteusza i w  Liście do Tytusa Paweł zwraca 
szczególną uwagę na ustanawianie przywódców w kościele, szczególnie star-
szych i  diakonów. W  każdym mieście ustanawiał on radę mężczyzn zwaną 
starszymi, którzy mieli przewodzić lokalnej społeczności chrześcijańskiej 



256 Kościół i uwielbienie w Listach

(Dzieje Apostolskie 14:23; List do Tytusa 1:5). Ponieważ doglądali kościoła, 
zwano ich również biskupami, z  greckiego „doglądający trzody” (List do 
Tytusa 1:7). Wydaje się, że diakoni mieli być ich pomocnikami.

Nowy Testament niewiele mówi o  konkretnych obowiązkach starszych, 
lecz najwidoczniej należało do nich staranie o  dobro lokalnego kościoła 
w  najogólniejszym sensie. Wiele lat po zakończeniu pracy Tymoteusza 
w  Efezie Paweł pouczył starszych tego kościoła, żeby byli czujni i  uważali 
szczególnie na fałszywych nauczycieli, którzy będą chcieli pociągnąć uczniów 
za sobą. Paweł porównał zgromadzenie do trzody owiec, a starszych do paste-
rzy (Dzieje Apostolskie 20:28-30). Z  tej metaforyki wyłoniła się praktyka 
nazywania starszych pasterzami (1 List Piotra 5:1-2).

Nowy Testament wymaga, żeby starsi byli sprawdzonymi przywódcami 
swoich rodzin, przykładnymi ojcami i wiernymi mężami. Powinni być znani 
w swojej społeczności z prawości charakteru, łagodności, opanowania i cie-
szyć się ogólnym poważaniem. Pijaństwo dyskwalifikuje kandydata na to sta-
nowisko, podobnie jak chciwość czy kłótliwość (1 List do Tymoteusza 3:2-7; 
List do Tytusa 1:6-7). Musiał on już wcześniej wykazać, że trzyma się pewnie 
przesłania Chrystusowego. Musiał znać Pismo Święte i  umieć z  niego wła-
ściwie korzystać, szczególnie by zachęcać innych i  dawać odpór fałszywym 
naukom (List do Tytusa 1:9).

Paweł nakazał Tymoteuszowi, żeby oprócz starszych ustanowił diakonów. 
Znów nie czytamy, co dokładnie należało do ich obowiązków. Jednak określe-
nie „diakon” pochodzi od greckiego wyrazu oznaczającego „sługę”, co suge-
ruje, że pełnili szczególną służbę w kościele.

Wprawdzie wymogi dla diakonów nie są identyczne jak dla starszych, 
lecz mimo to również powinni się wyróżniać. Mają być szanowani i szczerzy, 
trzymając się prawdy chrześcijańskiej z czystym sumieniem. Tak jak starsi, 
diakoni powinni być znani z tego, że nie mają problemów z alkoholem i są 
uczciwi w interesach. I również podobnie jak starsi, mają cieszyć się szacun-
kiem z powodu udanego życia rodzinnego (1 List do Tymoteusza 3:8-12).

Nabożeństwo
Inną ważną cechą zdrowego kościoła jest żywe uwielbienie Boga. 

Nabożeństwa we wczesnym Kościele polegały na wspólnej modlitwie, śpiewa-
niu pieśni chwalących Boga, czytaniu fragmentów Biblii, słuchania wykładu 
Słowa Bożego i wspólnym spożywaniu Wieczerzy Pańskiej.

Najgłębsze wejrzenie w przebieg chrześcijańskiego nabożeństwa pocho-
dzi z  Pierwszego Listu Pawła do Koryntian. Tamtejsi chrześcijanie dopro-



257Kościół i uwielbienie w Listach

wadzili do zepsucia w tej dziedzinie tak dalece, że apostoł musiał ich za to 
zganić. Zmienili uwielbienie Boga w zwracanie uwagi na siebie samych. Różni 
członkowie kościoła popisywali się swymi darami Ducha, współzawodnicząc 
między sobą o  to, kto ma większy dar. Koncentrowali się na sobie zamiast 
na Bogu i dogadzali własnej pysze zamiast usługiwać innym członkom Ciała.

Aby ich skorygować, Paweł poświęca cały rozdział tematowi właściwego 
przebiegu nabożeństwa. Wyznacza konkretne zasady, jakie powinny rządzić 
wspólną modlitwą chrześcijan. Sprowadzają się one do dwóch zasadniczych:

•  Po pierwsze, wszystko powinno przebiegać godnie i w porządku (1 List 
do Koryntian 14:40).

•  I po drugie, nabożeństwo powinno zawierać tylko to, co służy zachęce-
niu i zbudowaniu każdej osoby obecnej na miejscu (1 List do Koryntian 
14:26).

Wieczerza Pańska
Aby podkreślić cel nabożeństwa, Paweł kieruje uwagę adresatów na 

Wieczerzę Pańską wraz z  jej symbolami przaśnego chleba i  wina. Jesteśmy 
wszyscy jednym Ciałem, ponieważ spożywamy z jednego chleba – pisze (1 List do 
Koryntian 10:16-17). Innymi słowy, spożywanie tego uroczystego posiłku ma 
im przypominać nie tylko o relacji przymierza z Bogiem, ale również o wza-
jemnych obowiązkach wynikających z niego (1 List do Koryntian 11:23-34). 
Jak mogli celebrować Wieczerzę w pewnym momencie nabożeństwa, skoro 
chwilę później wracali do egoistycznych zachowań?

Idąc krok dalej w  swej argumentacji, Paweł mówi o  „uczestniczeniu” 
w Wieczerzy Pańskiej. Kielich, w którym mamy udział, jest „uczestniczeniem 
we  krwi Chrystusa” (1  List do Koryntian 10:16). Jest to szczególny rodzaj 
uczestnictwa. W  tekście oryginalnym widać, że Paweł używa słowa, które 
w innych kontekstach Nowego Testamentu oznacza „wspólnotę”. Dwie strony 
mają wspólnotę, jeśli dzielą między sobą coś, co służy ich wspólnemu dobru.

Wspólnota w  kościele chrześcijańskim zawsze sugeruje bliską więź. 
W pismach Pawłowych wspólnota łączy chrześcijan w nierozdzielny sposób 
(List do Galacjan 2:9; List do Filipian 1:5). W niektórych tekstach wspólnota 
oznacza relację między chrześcijanami a Bogiem (1 List Jana 1:3,6).

Opisując Wieczerzę Pańską jako „społeczność” lub „wspólnotę”, Paweł 
nawiązuje do wspólnego spożywania posiłku przy stole. Wieczerza jest sym-
bolem jedności, który przypomina, że chrześcijanie mają ze sobą więź dla 
wspólnego dobra. Mają wspólnego Pana, wspólnego Zbawiciela i  wspólną 
nadzieję. Są jednym Ciałem w  jednej Krwi. Dlatego chrześcijanie zawsze 



258 Kościół i uwielbienie w Listach

uważali Wieczerzę Pańską za najbardziej uroczysty moment podczas całego 
nabożeństwa.

Ponieważ Koryntianie mają udział we wspólnym przymierzu, symbo-
lizowanym w  Wieczerzy Pańskiej, Paweł zachęca ich do wspólnego spędza-
nia czasu po to, żeby się wzajemnie budować emocjonalnie i duchowo, a nie 
tworzyć frakcje i rywalizować. Podobnie radzi Rzymianom, wzywając ich do 
pracy dla dobra innych braci i rozmów, które budują zamiast rujnować (List 
do Rzymian 15:1-2).

Kościół jako Boża rodzina
Podczas nabożeństwa i  przy każdej innej okazji, gdy wspólnie spędzali 

czas, pierwsi chrześcijanie traktowali się wzajemnie jak rodzina. Mówili 
do innych „bracie” i „siostro”, a wszyscy uważali się za „dzieci Boże” (1 List 
Jana 3:1). Jak możecie sobie wyobrazić, takie zwyczaje naturalnie wypływały 
z faktu, że wszyscy mieli Boga za swego Ojca.

Ponieważ byli rodziną, postawy znamionujące miłość były bardzo ważne. 
Apostoł Jan posunął się nawet do stwierdzenia, że nie można jednocześnie 
należeć do Bożej rodziny i nienawidzić innych jej członków. Apostoł stwier-
dza z całą mocą, że ci, którzy nie miłują braci czy sióstr w Chrystusie:

•  wciąż pozostają w ciemności (1 List Jana 2:11),
•  nie są z Boga (1 List Jana 3:10),
•  nie różnią się od Kaina, który zamordował swego brata Abla (1  List 

Jana 3:11-12),
•  nie mają życia wiecznego (1 List Jana 3:15).
Kończąc ten temat, Jan dodaje: Jeśli ktoś mówi: Miłuję Boga, a nienawidzi 

swego brata, jest kłamcą. Kto bowiem nie miłuje swego brata, którego widzi, jak 
może miłować Boga, którego nie widzi? (1 List Jana 4:20).

Jan podaje przykład Jezusa, żeby wyjaśnić, dlaczego miłość w Bożej rodzi-
nie jest tak ważna. Po tym poznaliśmy miłość Boga, że on oddał za nas swoje życie. 
My również powinniśmy oddawać życie za braci (1 List Jana 3:16). A w innym 
miejscu mówi: My Go miłujemy, ponieważ On pierwszy nas umiłował (1  List 
Jana 4:19). Jan nigdy nie zapomniał, co Jezus powiedział swoim uczniom 
tuż przed śmiercią: Po tym wszyscy poznają, że jesteście moimi uczniami, jeśli 
będziecie się wzajemnie miłować (Ewangelia Jana 13,35).

Modlitwa
W  rodzinnym środowisku, jakim był wczesny Kościół, nie było bardziej 

powszechnego zjawiska niż modlitwa jednych za drugich. Takiego wstawien-



259Kościół i uwielbienie w Listach

nictwa nie da się przecenić. Nawet pobieżna lektura Dziejów Apostolskich 
prowadzi do wniosku, że chrześcijanie spotykali się regularnie i modlili się 
wspólnie godzinami. W ten sposób szli za przykładem Jezusa. Jak czytamy 
raz po raz w Ewangelii Łukasza, Jezus często udawał się na osobność, żeby 
spędzać długi czas na modlitwie.

Zachęty do modlitwy regularnie pojawiają się w  nowotestamentowych 
Listach, jednak najwięcej ich znajdujemy w Liście Jakuba. Najważniejsza dla 
niego jest motywacja stojąca za modlitwą. Ostrzega, że dopóki nie jest ona 
właściwa, nie należy się spodziewać rezultatów.

Na przykład dostrzega, że wśród adresatów mają miejsce kłótnie. „Co 
jest powodem takich konfliktów?” – pyta. I sam odpowiada, że pozwolili, by 
samolubne dążenia do zaspokajania żądz i zawiść wymknęły się im spod kon-
troli. Nie macie, czego chcecie, bo nie prosicie Boga – napomina ich. – A jeśli Go 
prosicie, On wam nie odpowiada, bo wie, że prosicie samolubnie (List Jakuba 4:1-
3). Egocentryzm niweczy skuteczność modlitwy.

Wcześniej, w  pierwszym rozdziale listu, Jakub wymienia inną postawę 
niszczącą skuteczność modlitwy. Tym razem chodzi o pełne zaufanie Bogu. 
Kto bowiem wątpi, podobny jest do fali morskiej pędzonej przez wiatr i miotanej tu 
i tam (List Jakuba 1:4-6).

Aby wzmocnić ten przekaz, autor wraca do wątku modlitwy z wiarą pod 
koniec listu. Wymienia dwie konkretne sprawy, w których czytelnicy powinni 
bardziej przyłożyć się do modlitwy. Pierwszym jest choroba któregokolwiek 
z członków kościoła. W takim przypadku należy wezwać starszych, żeby się 
modlili za chorego. Modlitwa zanoszona z wiarą może przywrócić mu zdro-
wie. Ponadto każdy popełniony grzech będzie mu odpuszczony (List Jakuba 
5:14-15).

Po drugie, powinni szerzyć duchowe zdrowie w społeczności, modląc się 
za siebie nawzajem. Powinny wśród nich panować takie zaufanie i otwartość, 
żeby mogli wyznawać grzechy jedni drugim, a następnie modlić się osobiście 
za  tego, kto zgrzeszył. Oczywistym celem takiej modlitwy jest uzyskanie 
odpuszczenia i siła do opierania się pokusom.

Jakub usuwa wszelką wątpliwość na temat potrzeby takich modlitw, przy-
pominając im, że „wiele może usilna modlitwa sprawiedliwego”. Aby to zilu-
strować, przypomina historię Eliasza ze Starego Testamentu. Podczas zma-
gań z królem Achabem i bałwochwalstwem, pewnego razu prorok modlił się, 
żeby susza zmusiła grzesznego króla do skruchy. Bóg odpowiedział, wstrzy-



260 Kościół i uwielbienie w Listach

mując deszcz w kraju przez trzy lata. Potem Eliasz modlił się o deszcz i spadła 
wielka ulewa.

Jakub komentuje wiarę Eliasza mówiąc, że „był takim samym człowie-
kiem jak my”. Innymi słowy nasze modlitwy mają potencjalnie tę samą moc, 
skoro Eliasz był nam równy jako człowiek. Ale jak podkreślił Jakub na wstę-
pie, taka skuteczność modlitw zależy od naszej wiary i właściwych motywacji.

Modlitwa jest kanałem, przez który przekazujemy Bogu wszelkie nasze 
troski. Paweł pisze do Filipian, żeby z pomocą modlitwy walczyli ze strachem. 
Wszelkie obawy mają przedstawiać Bogu w modlitwie z dziękczynieniem za 
Jego błogosławieństwa (List do Filipian 4:6). Nawiązując do tej samej prak-
tyki, apostoł Piotr pisze: Wszystkie wasze troski przerzućcie na Niego, gdyż On 
troszczy się o was (1 List Piotra 5:7).

Paweł szczególnie zachęca do używania modlitwy jako obrony przed 
szatanem. W  Liście do Efezjan ostrzega, że w  życiu nie walczymy wyłącz-
nie z  istotami ludzkimi, lecz również z siłami duchowymi. Są one z natury 
złe i mają niegodziwe zamiary, wykonując zamysły szatana (List do Efezjan 
6:10-12). Chcąc zwyciężyć w  tej walce, chrześcijanie muszą się uzbroić we 
wszystkie duchowe środki, jakie Bóg im zapewnia. Modlitwa jako codzienny 
priorytet jest jednym z nich. Módlcie się w Duchu nieustannie – pisze apostoł. 
W naszym modlitwach nie powinniśmy również zapominać o innych. Paweł 
dodaje: Czuwajcie nad tym z całą wytrwałością i z prośbą za wszystkich świętych 
(List do Efezjan 6:18).

Hojność
Modląc się za siebie nawzajem, pierwsi chrześcijanie byli również gotowi 

pomagać sobie wzajemnie finansowo. Ich hojność rozpościerała się również 
na braci i siostry spoza lokalnej społeczności. Przykłady widzimy w obydwu 
listach Pawła do Koryntian, gdzie jest mowa o szczegółach pomocy dla ubo-
gich chrześcijan w Jerozolimie (1 List do Koryntian 16:1-4). Nie wiemy, jakie 
konkretne problemy miał tamtejszy kościół, ale chrześcijanie z Grecji chętnie 
zaoferowali pomoc. Zebrali fundusze, choć osobiście nie znali nikogo z braci 
w Judei.

Takie postępowanie było cechą wspólnot chrześcijańskich od samego 
początku. Zaledwie kilka tygodni po powstaniu kościoła w  Jerozolimie, 
jego członkowie zaczęli sprzedawać domy i  pola, żeby pomóc ubogim bra-
ciom (Dzieje Apostolskie 4:35-37). Pomagając chrześcijanom w Jerozolimie, 
kościoły w Grecji po prostu kontynuowały tradycję dzielenia się z potrzebu-
jącymi. Paweł pisze do nich: Wasza obfitość usłużyła ich niedostatkowi, aby też 



261Kościół i uwielbienie w Listach

ich obfitość waszemu niedostatkowi usłużyła, tak żeby była równość (2  List do 
Koryntian 8:14). Zapewnia również, że Bóg wynagrodzi ich ofiarność, wzbo-
gacając w każdej dziedzinie – fizycznie i duchowo – ze względu na gotowość 
niesienia pomocy (2 List do Koryntian 9:10-11).

Zatem wczesny Kościół miał świadomość, że życie wszystkich było ści-
śle połączone. Byli zależni od siebie nawzajem i dzielili się tym, co mieli, gdy 
tylko zachodziła taka potrzeba. Stanowili rodzinę. Ciało. Czcili Ojca w takim 
stopniu, w jakim troszczyli się o inne dzieci Boże.



Rozdział 27

KSIĘGA OBJAWIENIA

Apokalipsa jest bez wątpienia najbardziej 
niezwykłą księgą w  całej Biblii. Prawie każdy 
werset jest przesycony symboliką i  metafo-
rami. Chrześcijanie od 2000 lat zmagają się 
z  odgadnięciem ich znaczenia, dochodząc często 
do odmiennych wniosków. Zagłębianie się we 
wszystkie dotychczasowe z  nich wykracza poza 
ramy tego wprowadzenia. Możemy jednak przyj-

rzeć się kilku głównym wątkom oraz ich interpretacji wspólnej dla większości 
komentatorów.

Autorem Apokalipsy, czyli inaczej Objawienia, jest człowiek imieniem 
Jan i powszechnie uznaje się, że chodzi o apostoła Jana, który jest autorem 
Ewangelii i trzech listów w Nowym Testamencie. Pod koniec życia został on 
skazany na wygnanie na wyspę Patmos w związku ze swoją przywódczą służbą 
w Kościele. Tam otrzymał serię wizji tworzących trzon Księgi Apokalipsy.

W tekście Jan koncentruje się na wielkich prześladowaniach, jakie wkrótce 
mają spaść na czytelników. Prawdopodobnie chodzi o działania władz wobec 
chrześcijan w Azji Mniejszej pod koniec I wieku. Azja Mniejsza była znana 
z kultu cesarza jako boga. Miejscowe prawo nakazywało każdemu obywate-
lowi przyjść do ołtarza poświęconego władcy i rzucić do ognia garść kadzidła, 
recytując formułę: „cesarz jest Panem”.

Zazwyczaj chrześcijanie nie mieli problemu z nazywaniem kogoś „panem”, 
jeśli chodziło wyłącznie o  tytuł wyrażający szacunek dla człowieka. W  tym 
przypadku mieli jednak świadomość, że dla obywateli Azji Mniejszej nazwa-
nie cesarza „panem” miało być równoznaczne z uznaniem jego boskości. Dla 

Nowy Testament
Ewangelie
Historia
Listy
Proroctwa

Księga Objawienia



263Księga Objawienia

nich istniał w tym sensie tylko jeden Pan, co powodowało konflikt sumienia, 
gdy nakazywano im uczestniczyć w publicznym akcie oddawania boskiej czci 
człowiekowi. Z drugiej strony, odmowa złożenia takiego hołdu była uważana 
przez władze za nielojalność, a nawet zdradę. To właśnie ten zarzut w połą-
czeniu z ich wiarą powodował prześladowania chrześcijan przez Rzym.

Oglądaj: 
Księga Objawienia, część 1

W  pierwszych trzech rozdziałach Księgi Apokalipsy Jezus objawia się 
Janowi i dyktuje mu siedem listów adresowanych do konkretnych kościołów 
w Azji Mniejszej. Ich treść składa się na rozdziały drugi i trzeci. Jezus naka-
zuje tym kościołom, aby pozostały Mu wierne, ostrzega tych ich członków, 
którzy popadli w letniość lub niemoralność, a także wzywa wszystkich wie-
rzących do duchowej odnowy. Język tych listów często zawiera symbole, ale 
w większości przekaz jest prosty i zrozumiały.

Metaforyka apokaliptyczna
Wszystko się jednak zmienia z początkiem rozdziału czwartego. Kolejne 

fragmenty Apokalipsy są pełne obrazów bestii, olbrzymich postaci, katastrof 
i  plag przechodzących wszelkie wyobrażenie. Wszystkie te sceny pokazują 
walkę między siłami dobra i  zła. W  narracji stale przewija się wątek zde-
terminowanych wysiłków zła w  celu zniszczenia tego, co święte i  sprawie-
dliwe. Mimo to bez względu na to, jakie chwyty zostaną użyte i jak długo ta 
wojna potrwa, zło nie może ostatecznie zatriumfować. Bóg nadal panuje nad 
wszechświatem i w wybranej przez siebie chwili zmiażdży bezbożnych.

Z punktu widzenia chrześcijan, do których pisze Jan, ważny jest twardy 
sprzeciw wobec zastraszających działań zła. Od początku Księgi Apokalipsy 
Jan zachęca czytelników do zwyciężania wszelkich przeciwności ze strony 
świata, nawet za cenę męczeńskiej śmierci. Niektórzy już wcześniej zginęli, 
ponieważ nie chcieli zaprzeć się wiary w Pana Jezusa. Pisząc tę księgę, apo-
stoł wzywa wszystkich wierzących do okazania takiej samej odwagi w obliczu 
prześladowań.

Księga Objawienia pod wieloma względami przypomina współczesną kre-
skówkę polityczną, w której występują przesadnie opisane i wyolbrzymione 
istoty zaprzeczające wszelkim zasadom zachowania proporcji, symbolizujące 



264 Księga Objawienia

siły polityczne i  ruchy społeczne. Liczby również mają w  Apokalipsie sym-
boliczne znaczenie. Wydarzenia pojawiają się cyklicznie po siedem w  każ-
dej kolejnej fazie narracji, ponieważ siedem jest w  Biblii symbolem pełni. 
Dziesiątka jest związana z ludzkim rządem, podczas gdy dwunastka i jej wie-
lokrotność wiąże się z rzeczywistością duchową.

Wszystkie te elementy są cechami charakterystycznymi dla literatury 
apokaliptycznej, którą po raz pierwszy widzimy w Biblii w Księdze Ezechiela. 
Apostoł Jan podnosi ten styl na kolejny poziom. Jego dzieło wydaje nam się 
dziwne, podobnie jak nasze współczesne kreskówki polityczne byłyby nie-
zrozumiałe dla niego. Jego znajomość zasad rządzących naszymi komiksami 
byłaby porównywalna z naszą znajomością symboliki starożytnej literatury 
apokaliptycznej. Jednak w  pierwszym wieku wiele dzieł apokaliptycznych 
krążyło w kręgach żydowskich. Dzięki temu bezpośredni adresaci Apokalipsy 
mieli o wiele mniejszy problem z jej zrozumieniem niż my.

Siedem pieczęci (Księga Objawienia 4-8)
Apokaliptyczny dział Księgi Objawienia rozpoczyna się od rozdziału 

czwartego, gdzie Jan zostaje zabrany w wizji do sali tronowej w niebie i widzi 
Boga w pełnej chwale. W Jego dłoni znajduje się zwój zapieczętowany sied-
mioma pieczęciami. Rozlega się wezwanie, kto jest godzien, żeby złamać pie-
częcie. Prawdopodobnie jest to taki sam zwój, jakiego używano wtedy w Azji 
Mniejszej do spisywania testamentu (a także dokumentów własności – przyp. 
tłum.). Zatem ten, kto jest godzien złamać pieczęcie, ma prawo objawić Bożą 
wolę co do przyszłości.

W tym momencie pojawia się Jezus symbolizowany przez baranka noszą-
cego ślady śmiertelnej rany. To On jest ogłoszony godnym otwarcia zwoju 
i zaczyna po kolei otwierać pieczęcie. Natychmiast po złamaniu każdej z nich 
następują sceny mrożące krew w żyłach. Jan widzi wojnę, bunt, głód i śmierć, 
które pustoszą cały świat. Tymczasem chrześcijanie cierpią na ziemi z  rąk 
prześladowców. Niektórzy już zginęli, ponieważ pozostali wierni Jezusowi aż 
do śmierci. Dowiadujemy się o tym po złamaniu przez Jezusa piątej pieczęci.

Po złamaniu szóstej pieczęci niebo zaczyna się rozpadać. Następuje 
zaćmienie słońca, księżyc robi się czerwony jak krew, spadają gwiazdy, 
a potężne trzęsienie ziemi przeraża całą ludzkość. Ludzie widzą, że nadszedł 
sąd Boży i wołają do gór i skał, żeby ich zakryły przed Bożą obecnością. Jednak 
lud Boży jest zachowany od tego sądu. Przed złamaniem siódmej pieczęci 
Jan widzi dwa wydarzenia dotyczące tych, którzy są w Chrystusie. Najpierw 



265Księga Objawienia

Bóg posyła aniołów, żeby opieczętowali, czyli oznakowali wszystkich, którzy 
należą do Chrystusa. Następnie Jan widzi wielką rzeszę ludzi oczyszczonych 
krwią Jezusa i stojących wokół tronu Bożego, triumfujących nad wszystkim, 
co stało się na ziemi.

Siedem trąb
Celem tych dwóch historii jest wyraźne zapewnienie czytelników, że bez 

względu na to, jak Bóg osądzi nikczemników, Jego uczniowie będą zachowani 
od tego sądu. Bóg ich zna. Nigdy nie spuścił oka z żadnego z nich i we wła-
ściwym momencie zabierze ich z ziemi przed swój tron. Po tym zapewnieniu 
Jan wraca do zwoju i siódmej pieczęci. Gdy zostaje złamana, w całym wszech-
świecie nastaje cisza. Potem siedmiu aniołów otrzymuje siedem trąb – takich, 
jakich używano na starożytnych polach bitwy. Aniołowie trąbią jeden po dru-
gim, a po każdym kolejnym odgłosie trąby na ziemię i jej mieszkańców spada 
kolejna katastrofa.

Wraz z piątą trąbą nawet siły demoniczne zostają wypuszczone, żeby jesz-
cze bardziej dręczyć ludzkość. Armia niewyobrażalnych rozmiarów obraca 
wszystko w perzynę. Tutaj Jan czyni frapujący komentarz:

A pozostali ludzie, którzy nie zostali zabici przez te plagi, nie pokutowali 
od uczynków swoich rąk, tak by nie oddawać pokłonu demonom i bożkom 
złotym, srebrnym, miedzianym, kamiennym i drewnianym, które nie mogą 
ani widzieć, ani słyszeć, ani chodzić. I nie pokutowali od swoich morderstw 
ani od swoich czarów, ani od swego nierządu, ani od swoich kradzieży.

Księga Objawienia 9:20-21

Przypomnijmy, że Jan pisze, by wezwać chrześcijan do wiernego świad-
czenia o  Jezusie pośród prześladowań, które niebawem mają nadejść. To 
jest echo Bożego wołania w Księdze Izajasza, żeby Izrael był świadkiem dla 
pogańskiego świata. Apostoł chce jednak, żeby jego przyjaciele wiedzieli, jak 
zatwardziałe będzie ich otoczenie na Ewangelię. Nawet pośród sądu Bożego 
wylanego na ziemię w postaci niewyobrażalnych katastrof, jak opisane powy-
żej, ludzie buntujący się przeciw Bogu nadal nie będą chcieli pokutować. 
Chrześcijanie wierni swemu świadectwu muszą zatem być gotowi na wrogie 
potraktowanie.

Aby to podkreślić, Jan odchodzi od wątku trąb, opisując kolejne dwa 
wydarzenia godne uwagi. Pierwsze dotyczy anioła tak wielkiego, że stoi jedną 
nogą na ziemi a drugą na morzu, a jego głowa sięga słońca. W dłoni trzyma 
mały zwój, który wręcza Janowi, każąc mu go zjeść. Jan wykonuje polece-



266 Księga Objawienia

nie i stwierdza, że zwój jest w jego ustach słodki, ale po jego zjedzeniu czuje 
gorycz w żołądku.

Zjedzenie zwoju prawdopodobnie oznacza los chrześcijan, którzy niosą 
światu Słowo Boże. Choć samo przesłanie jest słodkie, to w efekcie prześlado-
wań i wrogości odczuwają gorycz. Lecz jako uczniowie Jezusa nie mają żadnej 
wymówki dla wstrzymywania swego świadectwa. Czując jeszcze nadal gorycz 
w żołądku, Jan słyszy: Musisz znowu prorokować przed wieloma ludami, naro-
dami, językami i królami (Księga Objawienia 10:11).

Następnie, aby podkreślić opór dla Bożego przesłania, Jan opowiada 
drugą historię o  dwóch wielkich świadkach. Jeden czyni cuda z  taką mocą 
jak Mojżesz, a drugi jak Eliasz. Stoją razem i mówią o Bogu na ulicach tego 
świata. Jednak władcy nie przyjmują ich przesłania jako Słowa Bożego, spi-
skują przeciwko nim i wreszcie ich zabijają, a cały świat cieszy się z tego. Po 
trzech i pół dnia wszyscy doznają szoku, widząc zmartwychwstanie obydwu 
mężów. Ich powstanie wywiera wstrząsający wpływ na niektórych zatwar-
dzialców wcześniej odrzucających Boga. Porzucając niewiarę, oddają Mu teraz 
chwałę, której jest godzien.

Znowu wydaje się, że Jan ostrzega w ten sposób czytelników przed opo-
rem, gdy będą bronić swej wiary. Nie powinni się jednak za to obwiniać, bo 
ludzie byliby równie bezczelni nawet, gdyby to samo mówili Mojżesz i Eliasz. 
Mimo to chrześcijanie muszą nadal świadczyć, bo są jeszcze serca, które mogą 
się zwrócić ku Bogu – nawet wśród ludzi najbardziej gwałtownie sprzeciwia-
jącym się Jego Ewangelii.

Oglądaj: 
Księga Objawienia, część 2

Smok i niewiasta (Księga Objawienia 12-14)
W  tym miejscu tekstu czytamy, że brzmi siódma trąba, a  Jan widzi 

Królestwo Boże zwyciężające świat, który nie ma takiej mocy, żeby skutecznie 
oprzeć się woli Boga. Umarli zostają osądzeni, a Jego wyznawcy otrzymują 
nagrodę. Natomiast ci, którzy z Nim walczą, zostaną zniszczeni.

Potem nagle na początku rozdziału dwunastego scenografia gwałtownie 
się zmienia. Po krótkiej wycieczce do końca w  ramach siódmej trąby, Jan 
zabiera nas z powrotem do czasu, gdy lud Boży cieszył się nadzieją przyjścia 



267Księga Objawienia

Mesjasza. Ci, którzy w tej nadziei mesjańskiej trwali, są przedstawieni jako 
rodząca kobieta. Podczas gdy świat szykuje się na przyjście Jezusa, szatan 
chce zabić dziecię, które ma się narodzić. W tej historii apokaliptycznej sza-
tan jest ukazany jako ogromny smok – tak ogromny, że strąca z nieba trzecią 
część gwiazd.

Ale Bóg przygotował specjalne miejsce, żeby ochronić kobietę i  dziecko 
przed szatanem. W tym samym czasie wybucha wojna w niebie. Aniołowie 
Boży walczą z  szatanem i  jego aniołami, którzy w  końcu zostają pokonani 
i zrzuceni na ziemię. Rozgniewany szatan zwraca się przeciw kobiecie, zmie-
niając się w węża, co przypomina historię z Ogrodu Eden, i  robi wszystko, 
żeby ją zniszczyć – ale Bóg nadal ją chroni. Mimo to szatan się nie poddaje. 
Nie mogąc jej dosięgnąć, zwraca się przeciwko jej potomstwu – tym, którzy 
teraz idą za Jezusem i są wiernymi Jego świadkami.

Szatan przywołuje do pomocy wielką bestię wychodzącą z morza. Jest to 
siedmiogłowy potwór z dziesięcioma koronami oraz bluźnierczymi imionami 
na głowach. Ta bestia otrzymuje moc do walki ze świętymi, czyli z  ludem 
Bożym. Działa ona wespół z  inną bestią, która wyszła z  ziemi, występuje 
w imieniu pierwszej bestii i mówi głosem szatana. Nakazuje wszystkim posta-
wić posąg pierwszej bestii, a następnie oddać mu chwałę. Ci, którzy to zrobią, 
otrzymają na czołach znak, bez którego nikt nie będzie mógł ani kupować, ani 
sprzedawać nawet najbardziej podstawowych dóbr.

Janowa symbolika z  pewnością skłaniała jego adresatów do myślenia 
o  tym, co się dzieje wokół nich. Władze stawiały oddawanie czci cesarzowi 
jako warunek obywatelskiej postawy, więc chrześcijanie musieli wybierać 
między dobrami doczesnymi a posłuszeństwem Bogu. Zapewne nie umknęła 
im ironia stwierdzenia, że ci, którzy oddają cześć bestii, otrzymują jej znamię 
na czoło, w kontraście do pieczęci Bożej, jaką poprzednio zostali opatrzeni 
ludzie należący do Niego.

Aby się upewnić, że to skojarzenie nie umknie adresatom, Jan zmienia 
scenografię i  pokazuje nam Jezusa symbolizowanego jako baranek, stoją-
cego na górze Syjon (gdzie stała świątynia jerozolimska) w  otoczeniu Jego 
uczniów. Na ich czołach nie widnieje znamię bestii, lecz imię Chrystusa i Ojca. 
Czytamy, że są to ci, którzy zachowali czystość, naśladowali Jezusa i pozostali 
wierni prawdzie. Tymczasem na niebie widać przelatującego anioła, który ma 
ewangelię wieczną, aby ją zwiastować mieszkańcom ziemi, wszystkim naro-
dom, plemionom, językom i  ludom (Księga Objawienia 14;6). Za nim szedł 



268 Księga Objawienia

inny anioł i  mówi: Upadł, upadł Babilon, wielkie miasto (Księga Objawienia 
14:8).

Rzym jako Babilon (Księga Objawienia 14-18)
Chrześcijanie prawie od początku używali nazwy Babilon w stosunku do 

Rzymu. Apostoł Piotr kończy swój pierwszy list słowami: Pozdrawia was kościół 
w  Babilonie (1  List Piotra 5:13). Zatem anioł ogłaszający upadek Babilonu 
zapowiada zniszczenie Rzymu. Trzeci anioł również wypowiada ostrzeżenie. 
Każdy, kto odda cześć bestii i  jej wizerunkowi albo przyjmie jej znamię na 
czoło, ściągnie na siebie Boży gniew. Potem uwaga Jana skupia się na Jezusie 
z koroną na głowie, rozkazującym aniołom, żeby zebrali żniwo z ziemi.

W międzyczasie pojawia się kolejny anioł z  siedmioma czaszami, z któ-
rych każda zawiera jakąś plagę. Plagi reprezentują Boży gniew wylewany 
teraz stopniowo na niewierzący świat. Katastrofy wylewające się z  tych 
czasz są opisywane językiem przypominającym plagi spuszczane na Egipt za 
pośrednictwem Mojżesza. Ciekawe, że gdy cierpienie jest już nie do zniesie-
nia, a ludzie gryzą się w języki z bólu, Jan zwraca uwagę: I bluźnili Bogu nieba 
z powodu swoich bólów i wrzodów, lecz nie pokutowali ze swoich czynów (Księga 
Objawienia 16:10-11).

Szatan podejmuje jeszcze jedną próbę. Ponownie opisywany w  postaci 
smoka, łączy siły z bestią pochodzącą z morza i drugą bestią występującą jako 
jej rzecznik. Sprowadzają wszystkich królów ziemi w jedno miejsce, żeby sto-
czyć walkę z siłami Boga. Kiedy jednak zostaje wylana ostatnia, siódma plaga, 
Babilon zaczyna się rozpadać. Wtedy, tak jak szatan zmienia swą postać 
w  kolejnych scenach, Babilon staje się nierządnicą zapraszającą narody do 
uprawiania z nią pijaństwa i niemoralności. Sama również jest pijana krwią 
Bożego ludu, a szczególnie tych, których pomordowała za nieugięte świadec-
two o Jezusie. Aby nas upewnić, że w tekście jest mowa o Rzymie, Jan dodaje, 
że ta kobieta siedzi na siedmiu wzgórzach (Rzym był znany jako „miasto na 
siedmiu wzgórzach”) i że jest miastem panującym nad królami ziemi (Księga 
Objawienia 17:9, 18).

Zebrawszy swoje wojska, szatan gromadzi je wszystkie przeciwko 
Jezusowi, nadal symbolizowanemu przez bezbronnego baranka. To wszystko 
jednak na nic. Po raz kolejny pojawia się anioł, ogłaszając upadek Babilonu. 
Równocześnie głos z nieba wzywa lud Boży do oddzielenia się od nikczem-
ności i  grzechów tego miasta. Jan widzi dalej, jak Bóg wylewa swój gniew 
na Rzym, na który spadają: zaraza, żałoba, głód i ogień. Zniszczenie jest tak 
doszczętne, że zatrzymuje się cały handel na świecie.



269Księga Objawienia

Jan opisuje zagładę Rzymu przez cały rozdział, a następnie zabiera czy-
telników do nieba, gdzie trwają przygotowania do wielkiej uroczystości. 
Wszyscy się radują i chwalą Boga za to, że wreszcie odpłacił temu miastu za 
prześladowania Jego ludu. Scena tej fety staje się jeszcze bardziej radosna, 
gdy Baranek ogłasza, że to są Jego zaślubiny. Kościół, czyli Jego Oblubienica, 
przygotowała się na nie, zachowując wierność.

Ostatnia bitwa szatana (Księga Objawienia 19-20)
W  międzyczasie na ziemi trwa starcie z  siłami szatana. Chrystus zwy-

cięża. Bestia pochodząca z morza i druga bestia, która jest jej rzecznikiem, 
zostają wrzucone żywcem do jeziora płonącego ogniem i  siarką. Następnie 
potężny anioł chwyta szatana, ponownie ukazanego jako wąż, związuje go 
wielkim łańcuchem i wrzuca do otchłani, którą za nim zamyka. Równocześnie 
Jan widzi wszystkich, którzy zostali ścięci z powodu wierności świadectwu 
o Jezusie, oraz tych, którzy odmówili oddania czci bestii i  jej wizerunkowi. 
Jedni i  drudzy powstają do życia, żeby panować wraz z  Chrystusem przez 
tysiąc lat.

Jednak po upływie tysiąca lat szatan zostaje uwolniony. Tysiąc lat spę-
dzonych w zamknięciu w najmniejszym stopniu nie utemperowało jego nik-
czemności. Jeszcze raz zbiera wokół siebie wojska tego świata i  dokonuje 
ostatniej nieudanej próby obalenia władzy Jezusa. Tym razem on również 
zostaje wrzucony do jeziora ognia i  siarki. Po ostatecznym usunięciu sza-
tana wszyscy ludzie, wielcy i  mali, stają przed Bogiem na sądzie ostatecz-
nym. Wszyscy umarli zmartwychwstają i każdy odpowiada za swoje uczynki. 
Ci, których imiona nie zostały zapisane w Bożej księdze życia (zawierającej 
imiona wszystkich ludzi, którzy otrzymali życie wieczne), zostają skazani na 
drugą i wieczną śmierć.

Nowe Jeruzalem (Księga Objawienia 21-22)
Po tej scenie sądu Jan widzi nowe niebo i  nową ziemię. Wszystko jest 

inne na tym nowym świecie. Nie ma już śmierci, płaczu ani cierpienia. 
Klejnotem koronnym nowego stworzenia jest wspaniałe miasto, które Jan 
nazywa Nowym Jeruzalem. Boża chwała wypełnia jego ulice. Każdy jest tak 
bezpieczny, że bramy miasta nie muszą być zamykane. Na środku miasta pły-
nie rzeka zawierająca wodę życia, a po obu brzegach rosną drzewa wydające 
owoc życia. Tutaj wszyscy ludzie należący do Boga, którzy okazali się wierni 
Bogu na ziemi, zażywają pokoju w życiu wiecznym, trwając na zawsze w Jego 
obecności.



270 Księga Objawienia

Mając jeszcze przed oczyma wizję niebiańskiego Nowego Jeruzalem, Jan 
otrzymuje ostatnie wezwanie od anioła, który mu towarzyszy, i od samego 
Jezusa. Jezus mówi Janowi, że przyjdzie niebawem i  odpłaci każdemu za 
jego uczynki. Apostoł dodaje do Jego słów własne potwierdzenie dokładności 
tego, co napisał. Następnie zamyka wszystko słowami: O tak, przyjdź, Panie 
Jezu!

Przeglądając zmienny krajobraz Księgi Objawienia, poczyniliśmy jedynie 
garść komentarzy o języku, jakim została napisana. Możecie jednak niewąt-
pliwie uchwycić sedno przesłania autora. Bez względu na koszty czytelnicy 
mają pozostać wierni Jezusowi. Może będą musieli przypłacić to życiem, ale 
co na tym stracą, mając zapewnienie życia wiecznego w Nowym Jeruzalem? 
Księga Apokalipsy często mówi o  „zwycięzcach”. Napisawszy wcześniej 
w swoim pierwszym liście o tych, którzy zwyciężają świat, Jan pokazuje teraz 
pełne znaczenie tych słów.

Wraz z  zamknięciem Księgi Objawienia cała Biblia dobiega końca. 
Widzimy, jak historia zatacza pełne koło. Księga Rodzaju zaczęła się od bli-
skiej, osobistej relacji Boga z  człowiekiem w  raju, czyli w  Ogrodzie Eden. 
W środku tego ogrodu stało Drzewo Życia. Na końcu Księgi Objawienia Bóg 
i  człowiek znowu są w  bliskiej relacji  – tym razem we wspaniałym mieście 
z Drzewem Życia w samym centrum. Śmierć, która została sprowadzona na 
ludzkość w Edenie, teraz jest już przezwyciężona i usunięta. Szatan jest poko-
nany i nie może już zwodzić ani kusić. Wszystko, co na tym świecie przyczy-
nia się do żalu i smutku, na nowej ziemi należy już do przeszłości.



Rozdział 28

CO DALEJ?

Teraz już znacie Biblię w stopniu podstawowym. Nie są wam obce główne 
pojęcia i  historie w  niej zawarte. Jak widzieliście, Biblia nie jest jakimś 
suchym, nudnym wypracowaniem o  Bogu i  Jego oczekiwaniach względem 
nas. Zamiast tego widzimy historie opisujące codzienne życie zwykłych ludzi, 
na podstawie których uczymy się o sobie samych i o naszej relacji z Panem.

Biblijne historie oraz język są wielopłaszczyznowe i widzimy w nich wiele 
poziomów znaczeniowych. Możecie czytać Biblię do końca życia i nigdy nie 
wyczerpiecie jej głębi. Kiedy już opanujecie jeden poziom znaczeń zawarty na 
jej kartach, otworzy się przed wami następny i całkowicie nowy. Zatem czy-
tając niniejsze wprowadzenie do Biblii, wyruszyliście w ekscytującą podróż, 
która będzie trwała do końca waszych dni.

Ponieważ temat musiał zostać opracowany zwięźle, z konieczności pomi-
nęliśmy wiele ważnych szczegółów. Dziesiątki wartościowych historii z życia 
takich ludzi jak Mojżesz, Dawid, Jezus i Paweł nawet nie zostały wspomniane. 
Zagłębiając się w tekst Biblii, będziecie mogli osobiście odkryć radość zapo-
znawania się z nimi.

Od czego powinniście zacząć? Być może najpierw należałoby się zazna-
jomić z życiem i naukami Jezusa, a  także najwcześniejszymi dziejami Jego 
pierwszych uczniów. Czyli zacząć na przykład od Ewangelii Łukasza i Dziejów 
Apostolskich. Obie księgi zostały napisane przez Łukasza do znajomego imie-
niem Teofil, żeby go zaznajomić z chrześcijaństwem. Mogą posłużyć w tym 
samym celu również i wam.

Właściwie możecie uważać Ewangelię Łukasza i Dzieje Apostolskie jako 
pierwszy i  drugi tom tej samej opowieści. Ewangelia omawia życie Jezusa, 
podczas gdy Dzieje śledzą działalność apostołów po Jego zmartwychwstaniu. 



272 Co dalej?

Obydwie księgi zostały napisane w  formie narracji i  razem stanowią około 
40% objętości Nowego Testamentu. Są również jednymi z najłatwiejszych do 
zrozumienia ksiąg w całej Biblii. Po ich przeczytaniu będzie wam łatwiej przy-
swoić sobie treść całego Nowego Testamentu.

Możecie również zacząć lekturę od Starego Testamentu. Wiecie już, że 
treść Nowego Testamentu jest oparta na Starym Testamencie i z niego „wyra-
sta”. Czytając Nowy Testament, znajdziecie wiele odniesień do wydarzeń 
i kluczowych postaci Starego Testamentu. Dlatego chcąc w pełni zrozumieć 
Nowy Testament, będziecie musieli zaznajomić się ze Starym.

I  znów, możecie stwierdzić, że najlepiej będzie rozpocząć studiowanie 
Starego Testamentu od ksiąg opartych głównie na narracji. Może dobrze 
byłoby przeczytać Księgę Rodzaju i  Księgę Wyjścia jako jeden ciąg, ponie-
waż obydwie wprowadzają wiele pojęć fundamentalnych dla całości Pisma 
Świętego. Co do pozostałych ksiąg Mojżeszowych, to na razie można będzie 
pominąć Księgę Kapłańską i  Księgę Powtórzonego Prawa. Zawarty tam 
zestaw praw i przepisów jest czasem nużący dla początkujących czytelników. 
Ale prawdopodobnie zechcecie przeczytać Księgę Liczb, która śledzi historię 
Izraelitów od momentu odejścia spod góry Synaj aż do wejścia do Kanaanu.

Dalej czytajcie Stary Testament od Księgi Jozuego przez Księgę Sędziów, 
Księgę Rut, obie Księgi Samuela i  obie Księgi Królewskie. Tam znajdziecie 
historyczny przegląd znacznej zawartości Starego Testamentu. Następnie 
rozważcie przeczytanie Psalmów i  Księgi Przysłów. W  przeciwieństwie do 
ksiąg o charakterze narracyjnym, pojedyncze rozdziały mogą tutaj być czy-
tane w  dowolnej kolejności. Możecie zatem przeglądać je, wybierając sobie 
konkretne fragmenty wedle uznania. W istocie wiele osób ma nawet zwyczaj 
codziennego czytania któregoś Psalmu albo rozdziału Księgi Przysłów – bez 
względu na to, jaki fragment Biblii aktualnie studiują.

Gdy będziecie już gotowi do pogłębienia znajomości nauk Nowego 
Testamentu, zacznijcie od listów do Rzymian i do Efezjan, a potem przeczy-
tajcie List Jakuba. Wszystkie trzy księgi są znane z silnego nacisku na prak-
tykę życia chrześcijańskiego. Oprócz tego List do Rzymian i List do Efezjan 
oferują również wgląd w nauki wczesnego Kościoła dotyczące Boga, Jezusa 
i Ducha Świętego.

Jeszcze ostatnia myśl. Czytając, natraficie zapewne na zdania lub poję-
cia, które wydadzą się wam niezrozumiałe. To jest naturalne dla każdego. 
Wiele fragmentów Biblii jest rzeczywiście trudnych, co wprost przyznaje sam 
Nowy Testament (2 List Piotra 3:15-16). Ludzie studiujący Biblię od lat wciąż 



273Co dalej?

zmagają się z  konkretnymi wersetami. Jednak w  miarę poznawania Pisma 
Świętego, rzeczy z początku zawiłe zaczną się stopniowo robić coraz bardziej 
zrozumiałe. A przy okazji każdego kolejnego wyjaśnienia Słowo Boże będzie 
nabierać dla was głębszego sensu i znaczenia.







Przewodnik po 

dla każdego
Biblii

Całe Pismo jest natchnione przez Boga i pożyteczne do nauki, do strofowania, do po-
prawiania, do wychowywania w sprawiedliwości; aby człowiek Boży był doskonały, 
do wszelkiego dobrego dzieła w pełni przygotowany.

2 list do Tymoteusza 3:16-17

ze względu na swoją zawartość, przejrzystość i wpływ Biblia jest najlepiej sprze-
dającą się książką wszechczasów. Nie istnieje inna książka bardziej zasługująca 
na to, by ją czytać, studiować oraz stosować się do jej wskazań, prawd i naka-
zów. Przewodnik po Biblii dla każdego stanowi wspaniałe wprowadzenie do pisma 
świętego, pozbawione niezrozumiałych dla przeciętnego odbiorcy terminów, 
napisane, by pomóc wszystkim czytelnikom Biblii, a szczególnie tym, którzy po-
znają ją od niedawna.

W bezpośrednim i panoramicznym stylu Mike Armour pomaga nam spojrzeć na 
Biblię z  nowej perspektywy, nakreśla jej całościowy obraz oraz pokazuje, jakie 
ta księga ma znaczenie i  wpływ. Celem autora jest ukazanie ogólnego obrazu 
Biblii –  tak jak dokładne przyglądanie się całemu lasowi, a nie szczegółowe ba-
danie pojedynczych drzew.

Jezus powiedział: „Błogosławieni są raczej ci, którzy słuchają słowa Bożego 
i strzegą go” (ewangelia łukasza 11:28). To bardzo ważne, aby każdy naśladowca 
Chrystusa nie tylko czytał Biblię, ale studiował ją w celu zrozumienia Bożej woli 
i żył tak, by podobać się Bogu. Jak napisał popularny autor Max lucado: „Biblia 
nie jest gazetą, którą wystarczy pobieżnie przejrzeć, ale raczej kopalnią, z której 
się wydobywa”. Ten pomocny przegląd Biblii położy fundament w całym życiu 
czytelnika i okaże się użyteczny w osobistym studiowaniu tej księgi.

dr. Michael C. Armour ma ponad 40 lat doświadczenia 
w  nauczaniu na podstawie Biblii. służył jako prezes eastern 
european Mission oraz Columbia Christian College. otrzymał 
tytuł doktora uClA w  dziedzinie intelektualnej i  kulturowej 
historii europy, specjalizując się w tematyce chrześcijańskiej.

Michael C. Armour

    
Pr

ze
w

od
ni

k 
po

 B
ib

lii
 d

la
 k

aż
de

go
    

    
    

    
    

    
    

   
 

 
M

ic
ha

el
 C

. A
rm

ou
r

pogB5

Drugie wydanie


